
URNAL Kebijakan Pembangunan       Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188  

p-ISSN 2085-6091 | e-ISSN 2715-6656  

No.  Akreditasi  : 10/C/C3/DT.05.00/2025 

175 

KEBIJAKAN PUBLIK BERBASIS AGAMA DI TINGKAT LOKAL: 

ANALISIS KOLABORATIF PEMERINTAH DAERAH DAN 

ORGANISASI MASYARAKAT ISLAM DALAM ARENA SIDRAP 

RELIGIUS 

 

RELIGION BASED PUBLIC POLICY AT THE LOCAL LEVEL: 
A COLLABORATIVE ANALYSIS OF LOCAL GOVERNMENT AND ISLAMIC 

COMMUNITY ORGANIZATIONS IN THE SIDRAP RELIGIOUS ARENA 
 

Khairunnisa1*, Roma Ulinnuha2 

1,2Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta 

*Alamat e-mail penulis korespondensi: nisakasim25@gmail.com 
 

Diserahkan: 28/10/2025   Diperbaiki: 15/11/2025   Disetujui: 21/11/2025 
 

DOI: 10.47441/jkp.v20i2.455 
 

Abstrak 

Studi ini mengkaji kolaborasi antara Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat 

Islam dalam program Sidrap Religius, menyoroti interaksi kompleks antara tata kelola 

administratif dan legitimasi agama. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

bagaimana kebijakan publik berbasis agama beroperasi sebagai arena sosial yang 
dibentuk oleh distribusi kekuasaan dan negosiasi simbolis. Metode yang digunakan 

dalam penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pengambilan 

data melalui wawancara dan analisis media. Dengan menggunakan pendekatan 

konseptual kualitatif, studi ini mengintegrasikan teori tata kelola kolaboratif dan 

kerangka struktural Pierre Bourdieu untuk mengeksplorasi bagaimana aktor birokrasi 

dan agama berinteraksi melalui berbagai bentuk modal. Temuan penelitian ini 

mengungkapkan bahwa kolaborasi antara pemerintah dan organisasi Islam sebagian 

besar masih bersifat top-down karena distribusi modal politik, ekonomi, dan simbolis 

yang tidak merata. Juga bahwa keberhasilan kolaborasi dalam kebijakan religius 

sangat bergantung pada keseimbangan distribusi kapital antara pemerintah dan ormas, 

serta kemampuan kedua pihak menegosiasikan habitus masing-masing dalam arena 

kebijakan. Namun, kolaborasi semacam itu menunjukkan potensi untuk mendorong 
tata kelola yang inklusif dan partisipatif yang menjembatani rasionalitas politik dan 

otoritas moral. Studi ini berkontribusi pada pengembangan teori kebijakan publik 

dengan menekankan pentingnya kekuasaan, habitus, dan pertukaran simbolis dalam 

tata kelola daerah. Selain itu, penelitian ini juga berupaya mengulik kolaborasi antara 

aktor negara dan non negara dalam tata kelola pemerintahan yang bersifat umum. 

Kata Kunci: Kebijakan Publik, Organisasi Masyarakat Islam, Pemerintah 

Daerah 

Abstract 

This study examines the collaboration between local government and Islamic 

community organizations within the Sidrap Religius program, highlighting the 

complex interplay between administrative governance and religious legitimacy. The 
research analyzes how religion-based public policy operates as a social arena defined 

by power distribution and symbolic negotiation. Employing a descriptive qualitative 

method, data were collected through interviews and media analysis. Theoretically, 

this study integrates collaborative governance theory with Pierre Bourdieu's 

framework to explore how bureaucratic and religious actors interact through various 

forms of capital. The findings reveal that collaboration remains predominantly top-

down, driven by an uneven distribution of political, economic, and symbolic capital. 

The study demonstrates that the success of collaborative religious policy depends 

heavily on the equilibrium of capital distribution and the ability of actors to negotiate 



 
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha) 

176 

Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius 

their respective habitus within the policy arena. Despite these challenges, such 

collaboration illustrates the potential for inclusive, participatory governance that 

bridges political rationality and moral authority. This study contributes to public 

policy theory by emphasizing the critical roles of power, habitus, and symbolic 

exchange in regional governance, while offering broader insights into state and non-

state actor collaboration. 

Keywords: Public Policy, Islamic Organizations,  Local Government 

 

PENDAHULUAN 

Fenomena kebijakan publik berbasis agama di tingkat lokal menempati posisi 

penting dalam studi hubungan antara negara dan agama di Indonesia kontemporer. Dalam 

konteks sosial-politik yang plural, agama tidak hanya berperan sebagai sumber nilai moral, 
tetapi juga menjadi instrumen legitimasi politik dan pembangunan. Kabupaten Sidenreng 

Rappang (Sidrap), Sulawesi Selatan, menghadirkan contoh menarik melalui program 

Sidrap Religius yang digagas pemerintah daerah sebagai upaya membangun identitas lokal 

berbasis religiusitas. Dalam konteks negara demokratis modern, kebijakan publik tidak lagi 
sekadar dimaknai sebagai instrumen administratif, tetapi arena transformasi sosial yang 

menghubungkan nilai religius dengan rasionalitas publik dan prinsip keadilan sosial  

(Sukayat, 2015). Program Sidrap Religius lahir ditengah arus globalisasi nilai dan 
modernisasi birokrasi, di mana agama kembali menjadi rujukan moral publik dan sarana 

penguatan kohesi sosial. Sidrap religius merupakan salah satu dari 14 program unggulan 

Bupati Sidenreng Rappang dalam periode pemerintahannya. Program Sidrap Religius 

bertujuan untuk membangun tatanan sosial religius melalui peningkatan literasi 
keagamaan, penguatan lembaga pendidikan Islam, dan penghargaan terhadap penghafal 

Al-Qur’an. Dengan demikian, masalah ilmiah penelitian ini muncul dari ketegangan antara 

idealitas religius dan realitas implementasi kebijakan publik di tingkat lokal. Program ini 
juga menjadi upaya pemerintah daerah dalam redefinisi citra Sidrap melalui instrumen 

kebijakan berbasis nilai agama. 

Pelaksanaan program Sidrap Religius tidak luput dari kontroversi publik meskipun 
membawa semangat moral dan religius,. Perdebatan muncul di kalangan masyarakat, 

mahasiswa, dan tokoh agama terkait inkonsistensi antara nilai religius yang 

dikampanyekan dan praktik sosial yang masih menunjukkan kontradiksi. Misalnya, 

keberadaan tempat hiburan malam yang tetap beroperasi di tengah penerapan program 
menjadi isu viral dan memperlihatkan kesenjangan antara ideal kebijakan dan realitas 

sosial. Fenomena ini menunjukkan bahwa kebijakan publik religius di daerah tidak hanya 

bersifat administratif, tetapi juga menjadi arena negosiasi simbolik antara moralitas dan 
kekuasaan. Kolaborasi antara Pemerintah Daerah Sidrap dan tiga organisasi masyarakat 

Islam besar, Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Darud Da’wah Wal Irsyad 

(DDI) menunjukkan dinamika sosial dan politik yang kompleks. Ketiga ormas memiliki 
basis sosial dan kultural yang kuat, menjadikan mereka aktor strategis dalam pembentukan 

moralitas publik. Namun, kolaborasi tidak selalu berjalan harmonis karena perbedaan 

kepentingan, politik, keterbatasan sumber daya, dan perubahan orientasi kebijakan seiring 

pergantian kepemimpinan daerah. Studi ini berangkat dari kesadaran ilmiah bahwa 
kolaborasi semacam ini merupakan arena pertarungan simbolik, dimana distribusi kapital 

ekonomi, sosial, kulturan, dan simbolik mempengaruhi efektivitas implementasi kebijakan 

publik religius.  
 Rumusan masalah utama penelitian ini berfokus pada pertanyaan utama: Bagaimana 

bentuk kolaborasi antara pemerintah daerah dan organisasi masyarakat Islam dalam 

implementasi program Sidrap Religius, serta sejauh mana dinamika habitus, arena, dan 

kapital memengaruhi efektivitas kebijakan publik berbasis agama? Pertanyaan ini 
mencerminkan kesadaran ilmiah bahwa kebijakan publik bukan hasil keputusan rasional 



URNAL Kebijakan Pembangunan       Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188 

177 

semata, melainkan hasil negosiasi sosial yang melibatkan distribusi kekuasaan dan 

legitimasi moral.  

Tujuan penelitian ini yaitu memahami secara mendalam dinamika kolaborasi antara 
pemerintah daerah dan ormas Islam dalam program Sidrap Religius, khususnya dalam 

konteks struktur sosial dan politik lokal. Secara teorertis, penelitian ini menawarkan 

novelty melalui integrasi antara teori collaborative governance dan teori struktural Pierre 

Bourdieu untuk membaca kebijakan publik berbasis agama sebagai arena sosial. Artikel ini 
berargumen bahwa keberhasilan kolaborasi kebijakan religius bergantung pada distribusi 

kapital yang seimbang dan kemampuan negosiasi habitus antar aktor. Penelitian ini bersifat 

konseptual dengan dukungan data empiris sekunder, meliputi wawancara dan juga analisis 
sumber media. Dengan pendekatan tersebut, penelitian ini berkontribusi pada pengayaan 

wacana akademik mengenai governance berbasis nilai religius di tingkat lokal, sekaligus 

menawarkan model tata kelola kolaboratif yang lebih inklusif dan adaptif (Mc Dougall and 

Banjade, 2025). 
Tinjauan pustaka ini bertujuan untuk menjelaskan landasan teoretis dan konseptual 

yang menjadi pijakan dalam memahami fenomena kebijakan publik berbasis agama di 

tingkat lokal, khususnya pada kolaborasi antara pemerintah daerah dan organisasi 
masyarakat Islam dalam program Sidrap Religius. Bab ini menguraikan teori-teori utama 

yang relevan, hubungan antar konsep, serta temuan penelitian terdahulu yang membentuk 

kerangka analisis konseptual penelitian ini. Pembahasan ini tidak hanya menyoroti aspek 
kebijakan publik secara administratif, tetapi juga aspek sosial, simbolik, dan struktural 

yang melekat dalam praktik kolaborasi berbasis nilai religius. 

Dalam lanskap kajian mutakhir, memang telah muncul berbagai penelitian yang 

menyoroti politik lokal berbasis agama, namun belum banyak studi yang mengkaji secara 
mendalam dinamika pengelolaan kebijakan publik berbasis agama melalui mekanisme 

kolaboratif antara pemerintah daerah dan organisasi masyarakat Islam (Ormas). Oleh 

karena itu, penelitian ini menekankan urgensi fenomena Sidrap Religius sebagai ruang 
interaksi baru antara birokrasi dan ormas Islam yang berperan dalam produksi makna, 

simbol, serta kepentingan dalam arena kebijakan publik. 

Kebijakan publik berbasis agama di Indonesia umumnya terfokus pada isu-isu makro 
seperti politik identitas, moderasi beragama, dan relasi negara-ormas. Namun, masih 

sedikit kajian yang mengamati bagaimana interaksi tersebut berlangsung di tingkat lokal 

dengan kerangka teoretis yang menjelaskan pertukaran kapital dan strategi simbolik antar 

aktor. Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan mengombinasikan teori collaborative 
governance dan teori struktural Bourdieu untuk membaca fenomena Sidrap Religius 

sebagai arena sosial yang dinamis. Kolaborasi antara pemerintah dan ormas Islam 

dipandang bukan hanya sebagai mekanisme kerja sama, tetapi juga sebagai proses 
reproduksi kekuasaan di mana legitimasi religius digunakan untuk memperkuat identitas 

politik lokal. Dengan kata lain, Sidrap Religius menjadi laboratorium sosial yang 

memperlihatkan bagaimana kebijakan publik dapat bertransformasi menjadi arena 

simbolik yang mempertemukan rasionalitas politik dan spiritualitas keagamaan. 
Upaya ilmiah untuk memahami kolaborasi pemerintah dan ormas Islam sebelumnya 

telah dilakukan oleh beberapa peneliti. Penelitian oleh Fithriyyah menunjukkan bahwa 

partisipasi ormas dalam kebijakan publik sering bersifat simbolik ketika mekanisme 
distribusi kekuasaan tidak setara (Fithriyyah and Umam, 2018). Sementara penelitian yang 

ditulis oleh Husna menekankan bahwa kolaborasi efektif hanya dapat tercapai apabila 

terdapat kesetaraan epistemik dan pengakuan terhadap otoritas keagamaan sebagai mitra 
sejajar (Husna 2025). Adapun Sukayat (2015) mengkaji bagaimana pemerintah 

menginternalisasi dan mentransformasikan nilai-nilai islami ke dalam ruang publik. Ketiga 

penelitian tersebut menjadi dasar penting bagi studi ini untuk memperluas analisis dengan 

memasukkan perspektif struktural Bourdieu sebagai alat baca atas arena kebijakan lokal 
yang sarat pertarungan legitimasi dan modal simbolik. Pendekatan ini memberikan 

pemahaman baru bahwa kolaborasi bukan hanya produk prosedural, tetapi juga refleksi 



 
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha) 

178 

Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius 

dari relasi kuasa, habitus dan modal sosial yang melekat pada msing-masing aktor 

(Bourdieu 1990).  

Dari tinjauan literatur yang ada, celah penelitian (research gap) dapat diidentifikasi 
pada tiga aspek utama: pertama lemahnya integrasi antara teori kebijakan publik 

kolaboratif dan teori sosial struktural, kedua kurangnya perhatian terhadap dimensi 

simbolik dalam praktik kolaborasi pemerintah dan ormas, ketiga belum adanya kajian 

empiris yang menelaah kebijakan religius sebagai arena pertarungan legitimasi sosial 
politik. Penelitian ini diupayakan mengisi kekosongan tersebut melalui analisis konseptual 

yang mengaitkan dinamika sosial politik Sidrap Religius dengan kerangkat teoretis Pierre 

Bourdieu. 
Solusi konseptual yang diajukan berangkat dari dua kerangka utama. Pertama, teori 

collaborative governance yang menekankan pentingnya dialog, kepercayaan, dan 

partisipasi dalam membangun kebijakan publik yang inklusif. Kedua, teori struktural Pierre 

Bourdieu yang memandang kebijakan sebagai arena bagi berbagai aktor dengan modal 
berbeda berkompetisi untuk memperoleh legitimasi dan dominasi simbolik. Dalam konteks 

Sidrap, pemerintah memiliki kapital politik dan ekonomi berupa kewenangan regulatif dan 

anggaran, sementara ormas Islam memiliki kapital sosial dan simbolik berupa jaringan 
jamaah, lembaga keagamaan, dan legitimasi moral. Pertemuan dua jenis kapital ini 

menimbulkan hubungan saling membutuhkan sekaligus saling menegosiasikan posisi. 

Dengan demikian, kebijakan Sidrap Religius tidak dapat dipahami secara tunggal sebagai 
kebijakan pembangunan religius, melainkan sebagai hasil dialektika antara kekuasaan 

politik dan otoritas moral. 

Kebijakan publik pada dasarnya merupakan hasil interaksi kompleks antara aktor-

aktor yang memiliki kepentingan, nilai, dan sumber daya yang berbeda (Thomas 2017). 
Dalam konteks kebijakan berbasis agama, interaksi ini semakin kompleks karena dimensi 

moral dan simbolik agama berkelindan dengan kepentingan politik serta kebutuhan sosial. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian dirancang untuk dapat menjelaskan secara sistematis desain 

konseptual, jenis dan sifat penelitian, sumber data, teknik analisis, serta validitas dan etika 
penelitian. Pendekatan metodologis disusun agar mampu menjawab pertanyaan penelitian 

tentang bagaimana dinamika kebijakan publik berbasis agama terbentuk melalui interaksi 

antara birokrasi dan ormas Islam dengan memperhatikan dimensi sosial, simbolik, dan 

struktural sebagaimana dirumuskan dalam teori Pierre Bourdieu. Dengan demikian, bagian 
ini menegaskan posisi penelitian secara ilmiah dan memastikan replikabilitas serta 

transparansi prosedur analisis. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan sifat deskriptif analitis 
dengan subjek penelitian yaitu pemerintah daerah Sidrap dan juga ormas Islam yang terkait. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena fenomena yang dikaji bersifat sosial dan simbolik, 

tidak dapat dijelaskan sepenuhnya melalui pendekatan kuantitatif. Menurut Creswell 

(2018), penelitian kualitatif memungkinkan peneliti memahami makna yang dibangun oleh 
individu atau kelompok terkait suatu persoalan sosial. Dalam penelitian ini, kebijakan 

publik berbasis agama dipahami sebagai arena sosial dan simbolik dimana nilai-nilai 

religius dinegosiasikan melalui interaksi antara pemerintah daerah dan ormas Islam (John 
W and J. David Creswell 2018). 

Sifat deskriptif analitis dimaksudkan untuk memberikan gambaran komprehensif 

tentang fenomena kolaborasi antara pemerintah daerah dan ormas Islam dalam 
implementasi Sidrap Religius, sekaligus menelaah dinamika sosial dan simbolik yang 

melatarbelakanginya. Penelitian ini tidak berupaya menghasilkan generalisasi statistik, 

melainkan menghasilkan pemahaman kontekstual dan interpretatif terhadap struktur sosial 

dan simbolik yang memengaruhi praktik kebijakan publik di tingkat lokal. 
  



URNAL Kebijakan Pembangunan       Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188 

179 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan konseptual (conceptual research), 

yakni pendekatan yang menelaah fenomena melalui kerangka teori dan hasil penelitian 

terdahulu dengan melibatkan pengumpulan data primer lapangan. Pendekatan ini lazim 
digunakan dalam penelitian sosial-politik untuk membangun kerangka teoretis yang solid 

dan menjelaskan hubungan antar konsep. Dalam penelitian ini, teori collaborative 

governance (Ansell & Gash, 2008) dipadukan dengan teori struktural Pierre Bourdieu 

(1990) untuk menganalisis kebijakan publik berbasis agama di Sidrap. 
Teori collaborative governance digunakan untuk menganalisis mekanisme 

kemitraan antara pemerintah dan ormas dalam proses perumusan dan implementasi 

kebijakan, sedangkan teori Bourdieu memberikan lensa struktural untuk memahami 
bagaimana arena, habitus, dan kapital berinteraksi dalam proses tersebut. Integrasi kedua 

teori ini menghasilkan analisis yang lebih komprehensif terhadap dinamika kekuasaan, 

legitimasi, dan simbolisasi dalam kebijakan publik religius di tingkat lokal . 

Penelitian ini menggunakan data primer dan data sekunder yang diperoleh dari 
berbagai sumber akademik dan dokumen resmi. Sumber data dibedakan menjadi beberapa 

kategori utama, yaitu pertama literatur akademik mencakup buku, artikel jurnal, dan hasil 

penelitian terdahulu yang relevan dengan tema kebijakan publik berbasis agama, kolaborasi 
pemerintah dan ormas Islam, serta teori Pierre Bourdieu. Contohnya, penelitian Fithriyyah 

& Umam (2018) dan Husna (2025) digunakan sebagai acuan utama dalam membangun 

konteks empiris. Kedua, dokumen kebijakan meliputi peraturan daerah, rencana strategis 
pemerintah Kabupaten Sidrap, dan dokumen kegiatan keagamaan yang berkaitan dengan 

implementasi program Sidrap Religius. Ketiga, artikel dan media daring digunakan untuk 

melengkapi konteks sosial dan politik daerah, termasuk pandangan publik terhadap 

kebijakan religius di Sidrap. Selain itu, observasi nonpartisipatif dan analisis media sosial 
juga dilakukan untuk melihat dinamika wacana publik dan digitalisasi kebijakan religius. 

Semua proses pengumpulan data dilakukan dengan memperhatikan etika penelitian, 

termasuk persetujuan informan, kerahasiaan data, dan validitas melalui triangulasi sumber 
dan teori. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian diperoleh melalui analisis konseptual dan temuan lapangan 

mengenai kolaborasi antara Pemerintah Daerah Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap) 

dan organisasi masyarakat Islam dalam pelaksanaan program Sidrap Religius. Hasil 

penelitian mengintegrasikan teori collabirative governance (Ansell & Gash, 2008) dan 
teori struktural Pierre Bourdieu (1990) untuk mengungkap interaksi antara dimensi sosial, 

politik, dan simbolik dalam kebijakan publik berbasis agama. Pembahasan ini difokuskan 

untuk menjawab dua pertanyaan utama, yaitu: 1). Bagaimana bentuk kolaborasi antara 
pemerintah dan ormas Islam terbentuk, dan 2). Bagaimana distribusi kapital, habitus, serta 

arena kebijakan berinteraksi dalam mewujudkan program Sidrap Religius. 

 

Konteks Sosial-Politik Program Sidrap Religius 

Program Sidrap Religius merupakan kebijakan strategis berbasis nilai-nilai 

keislaman yang dikembangkan untuk memperkuat identitas kultural dan moral masyarakat 

Sidrap. Program ini tidak hanya dipandang sebagai instrumen pembinaan moral publik, 
tetapi juga sebagai strategi politik dalam membangun legitimasi sosial dan memperkuat 

kohesi antar warga. Dalam konteeks sosial, Kabupaten Sidrap dikenal memiliki keragaman 

keyakinan dan tradisi keagamaan, termasuk komunitas adat Tolotang yang memiliki sistem 
kepercayaan yang berbeda dengan Islam. Kondisi ini menjadikan pelaksanaan program 

religius menuntut sensitivitas sosial dan komunikasi lintas kelompok yang adaptif agar 

tidak menimbulkan ketegangan antara komunitas (Husna 2025). Seperti kebijakan publik 

yang diterapkan dan telah dituangkan dalam Rencana Pembangunan Jangka Menengah 
Derah (RPJMD) yaitu Memastikan Kerukunan Antarumat Beragama, Kebebasan 



 
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha) 

180 

Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius 

Beribadah, Pendirian dan Perawatan Rumah Ibadah, yang kemudian menjadi arena sensitif 

bagi kalangan umat beragama di Sidrap untuk membangun kolaborasi yang efektif 

sehingga tidak terjadi ketimpangan antar umat (Sidrap 2025). 
Keterlibatan tiga organisasi Islam besar, yaitu Nahdlatul Ulama (NU), 

Muhammadiyah, dan Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI), menjadi pilar utama dalam proses 

kolaborasi. Ketiga ormas ini memiliki otoritas moral yang kuat, sehingga berperan penting 

dalam membentuk karakter keagamaan masyarakat Sidrap. Pemerintah daerah dengan 
kapital politik dan ekonomi yang dominan, membutuhkan dukungan simbolik dan 

legitimasi dari ormas untuk memastikan penerimaan sosial terhadap kebijakan. Sebaliknya, 

ormas Islam memperoleh akses terhadp sumber daya publik dan ruang kebijakan untuk 
memperluas agenda dakwah dan pendidikan Islam. Dengan demikian, kolaborasi yang 

terjalin bersifat timbal balik dan sarat makna simbolik, bukan sekadar administratif. 

 

Dinamika Kolaborasi Pemerintah dan Ormas Islam 

Secara institusional, kolaborasi dalam program Sidrap Religius diwujudkan melalui 

forum koordintif dan konsultatif antara pemerintah daerah dan perwakilan ormas Islam. 

Forum ini berfungsi sebagai ruang deliberatif dalam perumusan agenda keagamaan, seperti 
kegiatan dakwah, penguatan pendidikan Islam, dan pembangunan fasilitas ibadah. Namun, 

sebagaimana dicatat oleh Fithriyyah & Umam (2018), partisipasi ormas dalam kebijakan 

publik di tingkat daerah sering kali bersifat simbolik apabila tidak diimbangi dengan 
distribusi kewenangan yang setara. Pemerintah Sidrap memegang otoritas dominan dalam 

penetapan arah dan prioritas kebijakan. Ormas Islam berperan sebagai mitra pelaksana 

sekaligus penopang legitimasi moral dan social kebijakan publik. Dalam praktiknya, 

struktur birokrasi yang hierarkis menjadikan proses kolaborasi belum sepenuhnya 
partisipatif. Meskipun demikian, keberadaan forum kolaboratif memiliki nilai strategis 

karena memperluas ruang partisipasi masyarakat sipil dalam kebijakan publik berbasis 

agama.  
Pelaksanaan kolaborasi menghadapi sejumlah kendala yang dapat dikelompokkan 

menjadi tiga aspek utama: perbedaan kepentingan, keterbatasan sumber daya, dan 

inkonsistensi kebijakan. Pertama, perbedaan orientasi nilai dan tujun antara pemerintah dan 
ormas menjadi sumber utama ketegangan. Pemerintah lebih menekankan aspek 

administratif dan politik, sementara ormas menekankan aspek dakwah dan pendidikan 

moral. Kedua, keterbatasan kapasitas sumber daya manusia dan finansial sering kali 

menghambat kesinambungan program. Ketiga, pergantian kepemimpinan daerah 
berimplikai pada perubahan arah prioritas kebijakan, sehingga kolaborasi kehilangan 

stabilitas dan keberlanjutan (Husna, 2025). 

Dalam perspektif collaborative governance, kendala-kendala tersebut menunjukkan 
lemahnya starting conditions dan belum optimalnya facilitative leadership. Kolaborasi 

yang efektif menuntut adanya kepercayaan timbal balik, tujuan bersama yang terformulasi 

dengan jelas, serta mekanisme partisipatif yang sejajar antar aktor. Dalam kasus Sidrap, 

relasi hierarkis antara pemerintah dan ormas Islam menandakan bahwa kolaborasi masih 
berada pada tahap awal dan belum mencapai bentuk ideal kolaborasi partisipatif.  

 

Analisis Struktural: Arena, Habitus, dan Kapital 

Pierre Bourdieu memandang kebijakan publik sebagai sebuah arena sosial tempat 

berbagai aktor berkompetisi untuk memperoleh legitimasi, kekuasaan, dan posisi dominan. 

Dalam konteks Sidrap, arena kebijakan religius diwarnai oleh interaksi strategis antara 
aktor birokrasi dan aktor keagamaan. Pemerintah menggunakan otoritas formal dan kapital 

politik untuk mengatur arah kebijakan, sedangkan ormas Islam mengandalkan legitimasi 

moral dan kultural guna memengaruhi proses pengambilan keputusan. Arena Sidrap 

Religius menjadi ruang simbolik di mana masing-masing aktor berupaya memperlihatkan 
siapa yang lebih berhak mewakili moralitas publik. Pemerintah mengklaim religiusitas 



URNAL Kebijakan Pembangunan       Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188 

181 

sebagai simbol komitmen moral politik, sedangkan ormas menegaskan peran mereka 

sebagai penjaga nilai-nilai Islam. Dalam dinamika ini, kolaborasi menjadi sarana negosiasi 

simbolik di mana kekuasaan politik dan otoritas moral saling berinteraksi. 
Konsep habitus menjelaskan bagaimana disposisi sosial pengalaman historis 

membentuk tindakan serta orientasi aktor sosial. Habitus birokrasi pemerintah daerah 

Sidrap cenderung pragmatis dan teknokratis, berorientasi pada efisiensi regulatif serta hasil 

terukur. Sebaliknya, habitus ormas Islam dibentuk oleh nilai dakwah, tradisi keilmuan, dan 
etika moral keagamaan. Nahdlatul Ulama menekankan pelestarian tradisi lokal dan kultural 

Islam Nusantara, Muhammadiyah mengedepankan rasionalitas dan modernisasi 

pendidikan Islam, sementara Darud Da’wah Wal Irsyad menitikberatkan pada pendidikan 
pesantren dan dakwah berbasis komunitas. Pertemuan dua habitus ini sering melahirkan 

gesekan, namun juga membuka peluang kompromi kreatif. Misalnya, pemerintah 

menyediakan dukungan finansial dan kebijakan fasilitatif bagi kegiatan keagamaan, 

sementara ormas memberikan legitimasi morel terhadap kebijakan publik. Dalam kerangka 
Bourdieu, dinamika tersebut merupakan proses negosiasi posisi dan makna religiusitas 

publik yang terus dinegosiasikan secara simbolik. 

Bourdieu membagi kapital ke dalam empat jenis utama: ekonomi, sosial, kultural, 
dan simbolik. Dalam konteks Sidrap Religius, masing-masing membawa konfiguras kapital 

yang berbeda: 

1. Kapital Ekonomi dan Politik: Pemerintah memiliki sumber daya finansial, birkrasi, 
dan kewenangan regulatif untuk menentukan arah kebijakan. 

2. Kapital Sosial: Ormas Islam memiliki jaringan jamaah, lembaga pendidikan, dan 

basis sosial yang luas. 

3. Kapital Kultural: NU, Muhammadiyah, dan DDI memiliki otoritas keilmuan 
melalui ulama dan lembaga pendidikan Islam. 

4. Kapital Simbolik: Ormas memiliki legitimasi moral yang kuat di mata pubik 

sebagai penjaga nilai-nilai keagamaan. 
Distribusi kapital ini tidak seimbang, dimana pemerintah memiliki dominasi dalam 

kapital politik, sedangkan ormas memiliki keunggulan dalam kapital kultural dan simbolik. 

Pertemuan kedua jenis kapital tersebut melahirkan hubungan saling ketergantugan 
struktural, dimana pemerintah membutuhkan legitimasi moral dan sosial dari ormas, 

sementara ormas membutuhkan akses terhadap sumber daya dan duungan dari pemerintah.  

Menurut Menon dan Purohit (2023), keberhasilan kebijakan publik ditentukan oleh 

kekuatan institusi yang independen namun kolaboratif. Institusi yang tangguh tidak hanya 
menjadi pelksana kebijakan, tetapi juga berperan sebagai jembatan antara negara dan 

masyarakat sipil. Dalam konteks Sidrap Religius, pemerintah daerah dan ormas Islam 

berfungsi sebagai dua institusi yang saling melengkapi. Pemerintah menyediakan kerangka 
hukum, kebijakan, dan sumber daya administratif, sementara ormas Islam 

mengartikulasikan nilai-nilai moral, aspirasi sosial, dan kearifan lokal ke dalam kebijakan 

publik. Keterlibatan ormas Islam memperkuat legitimasi sosial dan kultural kebijakan 

pemerintah daera, karena kehadiran mereka menghubungkan dimensi formal birokrasi 
dengan nilai-nilai spiritual masyarakat (Menon and Purohit 2024). 

 

Konflik, Negosiasi, dan Kompromi 

Kolaborasi antara pemerintah dan ormas Islam dalam arena kebijakan publik tidak 

berlangsung secara linier, melainkan melalui proses dinamis yang mencakup konflik, 

negosiasi, dan kompromi. Konflik muncul ketika perbedaan kepentingan atau orientasi 
nilai terlalu tajam, misalnya dalam alokasi anggaran untuk kegiatan keagamaan atau 

penentuan prioritas program dakwah. Negosiasi terjadi melalui forum komunikasi dan 

musyawarah kebijakan, seperti yang disampaikan oleh pngurus DDI dalam wawancara: 

“Kami telah merumuskan sebuah konsep kolaborasi kepada pemerintah daerah, konsepnya 
berupa pembinaan penguatan organisasi islam, keagamaan, dan juga bantuan kepada 



 
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha) 

182 

Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius 

organisasi. Namun, belum terimplementasi secara keseluruhan karena terdapat kendala 

teknis” (Mansur 2025). Kompromi kemudian diwujudkan dalam bentuk program 

kolaboratif bersama, seperti pembangunan fasilitas pendidikan Islam, pelatihan kader 
dakwah, atau kegiatan sosial keagamaan daerah. 

Menurut teori collaborative governance, keberhasilan kolaborasi ditentukan oleh 

kapasitas adaptasi aktor dan kemampuan membangun kepercayaan bersama (Emerson, K., 

& Nabatchi 2015). Dalam konteks Sidrap, proses kompromi menunjukkan kematangan 
hubungan antara pemerintah dan ormas Islam dalam menyesuaikan posisi serta 

kepentingan untuk mencapai tujuan kolektif. Meski demikian, dominasi simbolik 

pemerintah daerah tetap tampak dalam pengendalian agenda dan alokasi sumber daya 
kebijakan. 

Grelle dan Hofmann (2023) melalui kerangka Integrative Public Policy Acceptance 

(IPAC) menegaskan bahwa dua faktor utama keberhasilan implementasi kebijakan publik 

adalah kesadaran masyarakat terhadap masalah (problem awareness) dan keinginan untuk 
memperoleh dukungan pemerintah (desire for governmental support). Dalam konteks 

Sidrap Religius, kedua faktor ini tercermin pada partisipasi aktif masyarakat dalam 

kegiatan keagamaan, sosial, dan pendidikan yang digagas pemerintah daerah bersama 
ormas Islam. Kebijakan publik akan diterima jika masyarakat memahami urgensinya dan 

meyakini keselarasan nilai antara pemerintah dan mereka. Oleh karena itu, komunikasi 

kebijakan dan partisipasi publik menjadi aspek penting agar program religius tidak hanya 
berfungsi sebagai simbol moral, tetapi juga instrumen pembangunan karakter sosial. 

Disinilah kolaborasi dengan ormas Islam menjadi signifikan karena mereka memiliki 

otoritas moral dan jaringan sosial yang luas untuk memediasi antara kebijakan pemerintah 

dan persepsi masyarakat (Grelle and Hofmann 2024). 
Seperti yang disampaikan oleh salah satu tokoh Nahdlatul Ulama Kabupaten Sidrap 

bahwa, “Pemerintah Daerah dalam hal ini Bupati dan Wakil Bupati memiliki kemampuan 

kolaborasi yang baik dengan Ormas Islam, beliau bisa masuk kedalam tiga ranah Ormas 
tersebut (NU, Muhammadiyah, dan DDI) dikarenakan latar belakang beliau memang dari 

aktivis Ormas” (Ar Raffany 2025). Hal ini menunjukkan bahwa kapital sosial dan 

pengalaman personal pemimpin daerah turut memperkuat kualitas kolaborasi antar aktor 
kebijakan. 

 

Diskusi 

Hasil penelitian mengenai kolaborasi antara Pemerintah Daerah Kabupaten 
Sidenreng Rappang (Sidrap) dan organisasi masyarakat Islam dalam program Sidrap 

Religius menunjukkan interaksi sosial politik yang kompleks dan melibatkan dimensi 

struktural, kultural, serta simbolik. Kolaborasi ini tidak sekadar mencerminkan kemitraan 
administratif, tetapi juga merepresentasikan pertemuan dua logika sosial yang berbeda: 

birokrasi yang berorientasi rasional-pragmatis dan religiusitas yang berorientasi normatif-

moral. Dalam kerangka teori collaborative governance (Ansell and Gash 2008), Sidrap 

Religius dapat dipahami sebagai upaya untuk membangun tata kelola kolaboratif yang 
menggabungkan kekuatan aktor negara dan aktor masyarakat sipil dalam kerangka nilai 

keagamaan. Namun demikian, praktik kolaborasi masih menghadapi kendala struktural dan 

ketimpangan relasi kekuasaan yang membatasi partisipasi setara antar aktor. 
Pendekatan teoretis Bourdieu memberikan kerangka analitis yang tajam untuk 

memahami fenomena ini. Kebijakan publik berbasis agama di Sidrap dapat dipahami 

sebagai sebuah arena di mana pemerintah dan ormas Islam membawa habitus serta kapital 
masing-masing untuk berinteraksi dan berkompetisi. Pemerintah mengandalkan kapital 

politik dan ekonomi berupa otoritas regulatif dan sumber daya fiskal, sedangkan ormas 

Islam membawa kapital sosial dan simbolik berupa jaringan jamaah, legitimasi moral, dan 

otoritas keilmuan. Distribusi kapital yang tidak seimbang inilah yang menjelaskan 
mengapa dalam praktik kolaborasi, posisi pemerintah tetap dominan. Meskipun ormas 



URNAL Kebijakan Pembangunan       Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188 

183 

Islam berperan penting dalam memberikan legitimasi moral, keputusan strategis tetap 

berada dalam kendali birokrasi. Dengan demikian, kolaborasi ini bersifat fungsional tetapi 

belum mencapai bentuk substantif sebagaimana digambarkan oleh model ideal 
collaborative governance (Emerson, K., & Nabatchi 2015). 

Hubungan antara pemerintah dan ormas Islam di Sidrap memperlihatkan dialektika 

antara kekuasaan dan legitimasi. Pemerintah memanfaatkan simbol religiusitas sebagai 

sarana memperkuat citra moral politik dan membangun dukungan sosial, sedangkan ormas 
Islam menggunakan kolaborasi sebagai sarana memperluas otoritas keagamaan dalam 

ruang publik. Dalam perspektif Bourdieu, fenomena ini mencerminkan pertukaran kapital 

yang bersifat simbolik, di mana aktor memperoleh keuntungan sesuai modal yang dimiliki. 
Pemerintah memperoleh symbolic capital berupa legitimasi moral dari keterlibatan ormas, 

sementara ormas memperoleh political capital berupa akses terhadap sumber daya publik 

dan posisi strategis dalam arena kebijakan. Pertukaran semacam ini bersifat saling 

membutuhkan, tetapi sekaligus mengandung potensi dominasi simbolik. Pertukaran ini 
menunjukkan relasi saling membutuhkan namun tidak bebas dari dominasi simbolik. 

Sejalan dengan Fithriyyah & Umam (2018) serta Husna (2025), partisipasi ormas 

berpotensi bersifat instrumental jika tidak disertai kesetaraan epistemik dan kontribusi 
kekuasaan yang adil. Kondisi Sidrap memperlihatkan bahwa kolaborasi ,asih bersifat top 

down, meskipun terdapat komitmen moral kedua pihak untuk mewujudkan masyarakat 

religius. 
Secara teoretis, hasil penelitian ini menegaskan bahwa kolaborasi dalam kebijakan 

publik merupakan proses sosial yang dibentuk oleh relasi kekuasaan dan simbolisme 

budaya. Model collaborative governance berfokus pada dialog dan konsensus, namun 

kurang memperhitungkan dimensi kapital dan doinasi antar aktor. Disinilah kontribusi teori 
Bourdieu menjadi signifikan, karena menambahkan analisis struktural dan simbolik yang 

menjelaskan mengapa kolaborasi sering kali tidak menghasilkan kesetaraan subtantif. 

Habitus birokrasi yang rasional instrumental sering kali berbenturan dengan habitus ormasi 
yang moral normatif, melahirkan ketegangan sosial yang harus dinegosiasikan terus 

menerus. Dalam konteks Sidrap, arena kebijakan publik menjadi ruang pertemuan antara 

rasionalitas politik dan spiritualitas keagamaan, dimana kebijakan religius berfungsi tidak 
hanya sebagai sarana pembangunan moral, tetapi juga sebagai instrumen pembentukan 

identitas politik dan sosial lokal.  

Kolaborasi dalam Sidrap Religius belum sepenuhnya setara, namun demikian, 

keberadaannya tetap memiliki nilai transformatif. Pertama, kolaborasi ini membuka ruang 
partisipasi bagi ormas Islam dalam ranah kebijakan publik, meskipun secara terbatas. 

Kedua, kolaborasi ini menciptakan saluran komunikasi yang memungkinkan pertukaran 

nilai dan pemahaman antara birokrasi dan lembaga keagamaan. Ketiga, dalam jangka 
panjang, kolaborasi ini berpotensi menjadi wadah pembelajaran kelembagaan (institutional 

learning) bagi kedua pihak untuk membangun tata kelola yang lebih inklusif dan berbasis 

kepercayaan. Sejalan dengan pandangan Emerson & Nabatchi (2015), keberhasilan tata 

kelola kolaboratif bergantung pada proses adaptasi berkelanjutan dan pembangunan 
kapasitas bersama, bukan hanya pada desain kelembagaan formal. Dari perspektif 

Bourdieu, transformasi ini dapat dipahami sebagai perubahan dalam struktur arena dan 

redistribusi kapital. Ketika pemerintah dan ormas mulai saling mengakui otoritas masing-
masing, maka habitus dan kapital keduanya berpotensi mengalami penyesuaian. 

Pemerintah dapat belajar menginternalisasi nilai-nilai moral keagamaan dalam kebijakan 

publik, sementara ormas dapat memahami pentingnya prosedur administratif dalam 
implementasi kebijakan. Dengan demikian, kolaborasi bukan sekadar proses teknis, tetapi 

juga arena pembentukan habitus baru yang lebih reflektif dan adaptif terhadap 

kompleksitas sosial. 

Selain itu, temuan ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan teori 
kebijakan publik di Indonesia. Integrasi antara collaborative governance dan teori 

Bourdieu menunjukkan bahwa analisis kebijakan perlu memperhitungkan dimensi 



 
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha) 

184 

Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius 

kekuasaan dan simbolik yang sering kali tersembunyi di balik bahasa partisipasi dan 

konsensus. Tanpa kesadaran terhadap dimensi ini, kebijakan publik berisiko terjebak dalam 

formalitas kolaborasi yang tidak substantif. Oleh karena itu, studi kebijakan berbasis agama 
perlu bergerak melampaui paradigma normatif dan mengadopsi pendekatan yang lebih 

kritis terhadap relasi kuasa dan legitimasi. Dalam kerangka empiris, Sidrap Religius 

memberikan pelajaran penting tentang keterbatasan sekaligus potensi kebijakan publik 

berbasis agama. Keterbatasannya terletak pada dominasi birokratis dan ketergantungan 
ormas terhadap dukungan politik dan finansial pemerintah. Namun, potensinya terletak 

pada kemampuannya untuk menjadi jembatan antara negara dan masyarakat sipil dalam 

memperkuat kohesi sosial dan identitas moral. Apabila dikelola dengan prinsip keadilan, 
transparansi, dan kesetaraan, kolaborasi ini dapat menjadi model kebijakan yang adaptif 

terhadap realitas plural Indonesia. 

Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat penegasan bahwa keberhasilan kolaborasi 

dalam kebijakan publik berbasis agama tidak hanya diukur dari pencapaian administratif, 
tetapi juga dari sejauh mana ia mampu menciptakan keseimbangan antara rasionalitas 

politik dan nilai-nilai spiritual. Dalam bahasa Bourdieu, keseimbangan ini tercapai ketika 

distribusi kapital menjadi lebih setara dan habitus birokrasi serta religius dapat menemukan 
titik temu dalam arena kebijakan publik. Program Sidrap Religius dengan segala 

kompleksitasnya menjadi laboratorium sosial yang memperlihatkan bagaimana politik, 

agama, dan struktur sosial berinteraksi secara dinamis dalam membentuk arah kebijakan 
publik di tingkat lokal. 

Temuan ini juga sejalan dengan gagasan public reason yang dikemukakan Leonard 

Fleck (2025). Fleck menegaskan bahwa setiap kebijakan publik yang melibatkan nilai 

moral atau agama harus dapat dipertanggungjawabkan melalui rasionalitas publik yakni 
alasan yang dapat diterima oleh seluruh warga negara tanpa memandang perbedaan 

keyakinan (Fleck 2025). Dalam konteks Sidrap Religius, implementasi nilai-nilai Islam 

dalam kebijakan publik tidak dilakukan melalui pemaksaan syariat, tetapi melalui 
pendekatan moral universal seperti kejujuran, kedisiplinan, kepedulian sosial, dan gotong 

royong. Nilai-nilai tersebut diterjemahkan dalam bentuk program social keagamaan seperti 

kemah tahfidz yang dilaksanakan oleh ormas Muhammadiyah, pengajian rutin oleh 
Nahdlatul Ulama, dan juga peningkatan kapasitas pendidikan islam yang dilakukan oleh 

Darud Da’wah Wal Irsyad. Dengan demikian, kebijakan keagamaan tetap rasional dan 

inklusif, tidak menegasikan keberagaman agama yang ada di Sidrap. 

 

SIMPULAN DAN REKOMENDASI 

Simpulan 

Kolaborasi antara Pemerintah Daerah Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap) dan 
organisasi masyarakat Islam dalam program Sidrap Religius merupakan proses sosial dan 

politik yang kompleks yang dalam penelitian ini dianalisis tidak hanya sebagai rangkaian 

kegiatan administratif, tetapi sebagai interaksi kekuasaan yang membentuk arah kebijakan 

publik lokal. Kebijakan publik berbasis agama di tingkat lokal bukan hanya hasil dari 
rasionalitas administratif, tetapi juga merupakan arena pertukaran kapital dan negosiasi 

simbolik antara aktor negara dan aktor keagamaan, yang menunjukkan bahwa proses 

kebijakan lebih bersifat dinamis an berlapis daripada yang diasumsikan dalam pendekatan 
teknokratis. Pemerintah memanfaatkan kapital ekonomi dan politik untuk mengarahkan 

kebijakan, sedangkan ormas Islam mengandalkan kapital sosial dan simbolik untuk 

membangun legitimasi moral, sehingga menghasilkan relasi kolaborasi yang tidak 
sepenuhnya setara dan berdampak langsung pada efektivitas implementasi kebijakan 

publik religius. 

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada integrasi teori collaborative 

governance dan teori struktural Pierre Bourdieu untuk membaca kebijakan publik religius 
sebagai arena sosial yang dinamis, yang menjadi novelty penelitian ini karena menawarkan 



URNAL Kebijakan Pembangunan       Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188 

185 

pendekatan analitis yang belum banyak dikembangkan dalam studi kolaborasi kebijakan 

berbasis agama di konteks Indonesia. Implikasi teoretisnya adalah perlunya 

memperhitungkan dimensi kekuasaan dan simbolik dalam studi kebijakan publik, 
sementara secara praktis penelitian menggarisbawahi arah rekomendasi kebijakan yang 

menekankan keadilan, inklusivitas, serta peningkatan partisipasi masyarakat dalam desain 

dan implementasi program Sidrap Religius. Riset lanjutan dapat diarahkan pada studi 

empiris komparatif antara berbagai daerah untuk menilai efektivitas model kolaborasi 
serupa dalam konteks sosial politik yang berbeda, sehingga dapat memperkuat pemahaman 

teoretis maupun implikasi kebijakan yang lebih luas terkait model kolaborasi nilai 

keagamaan. 
 

Rekomendasi 

Menurut Jawad, Beland, dan Pavolini (2021), agama memiliki peran ambivalen 

dalam kebijakan publik yaitu dapat menjadi sumber etika sosial yang memperkuat 
solidaritas, namun juga berpotensi menjadi alat legitimasi politik jika tidak dikelola secara 

inklusif. Dalam konteks Sidrap Religius, kolaborasi pemerintah dengan ormas Islam perlu 

dibingkai dalam paradigma “agama sebagai etika kebijakan,” bukan “agama sebagai 
simbol kekuasaan”. Pendekatan ini menjamin bahwa nilai-nilai Islam yang 

diimplementasikan berorientasi pada kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah) dan 

penghormatan terhadap keberagaman (Jawad, Béland, and Pavolini 2021).  
Agama dalam kebijakan publik berfungsi sebagai sumber moral untuk memperkuat 

integritas, transparansi, dan akuntabilitas penyelenggaraan pemerintahan. Nilai-nilai Islam 

seperti keadilan, kejujuran, dan kemanusiaan harus menjadi ruh kebijakan, bukan sekadar 

atribut formal. Program Sidrap Religius dapat menjadi wadah untuk memperkuat tata 
kelola pemerintahan yang bersih, berkeadilan, dan berorientasi pada kesejahteraan spiritual 

masyarakat (Prasetyo et al. 2023). 

Berdasarkan hasil analisis terhadap kolaborasi Pemerintah Daerah Sidrap dengan 
Organisasi Masyarakat (Ormas) Islam dalam implementasi program Sidrap Religius, maka 

diperlukan beberapa rekomendasi; 

1. Pemerintah daerah Sidrap perlu membentuk forum kolaborasi permanen yang 
tentunya melibatkan unsur pemerintah, tokoh agama, dan ormas islam sebagai mitra 

sejajar. Forum ini berfungsi sebagai wadah koordinasi, perumusan kebijakan bersama, 

dan juga evaluasi pelaksanaan program. Pembentukan forum ini dapat dituangkan 

dalam Surat Keputusan (SK) Bupati agar memiliki legitimasi hukum forum tersebut 
yang kuat dan keberlanjutannya dapat terjamin. Selin itu, forum komunikasi umat 

beragama juga perlu di evaluasi agar dapat membangun kohesi masyarakat lebih 

mendalam. 
2. Penguatan kapasitas institusional perlu dilakukan baik bagi aparatur pemerintah 

maupun bagi pengurus ormas Islam. Pelatihan mengenai manajemen kolaborasi, 

komunikasi lintas sektor, serta transparansi publik menjadi penting untuk membangun 

sinergi dan menghindari tumpang tindih peran. Pemerintah daerah dapat bekerja sama 
dengan lembaga pendidikan tinggi Islam setempat untuk menyusun modul pelatihan 

berbasis kearifan lokal Sidrap. 

3. Optimalisasi komunikasi publik dan literasi keagamaan masyarakat perlu menjadi 
prioritas. Pemerintah dan ormas Islam dapat berkolaborasi melalui media digital, 

majelis taklim, pesantren, maupun komunitas pemuda untuk menyebarkan nilai-nilai 

religius yang moderat, inklusif, dan kontekstual dengan budaya Sidrap. Strategi 
komunikasi yang berkelanjutan akan memperluas dampak program hingga ke tingkat 

akar rumput. 

4. Diperlukan mekanisme transparan dalam alokasi dan pelaporan dana program religius 

bersama yang dapat dituangkan secara transparan dalam dokumen Rencana 
Pembangunan Jangka Menengah Daerah (RPJMD). Penganggaran yang terbuka, 



 
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha) 

186 

Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius 

akuntabel, dan melibatkan masyarakat akan memperkuat kepercayaan publik terhadap 

pemerintah serta meneguhkan ormas Islam sebagai mitra strategis. Evaluasi dan audit 

partisipatif dapat dilakukan secara periodik oleh tim gabungan dari pemerintah dan 
unsur masyarakat sipil. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

 Penulis menyampaikan penghargaan dan terima kasih yang sebesar-besarnya 
kepada pihak yang terlibat dalam hal ini Pemerintah Daerah Kabupaten Sidenreng Rappang 

atas keterbukaannya dalam memberikan data dan informasi yang dibutuhkan selama proses 

penelitian penulisan artikel ini. Ucapan terima ksih juga penulis sampaikan kepada 
pimpinan dan anggota Organisasi Masyarakat Islam di Sidrap yang telah berpartisipasi 

dalam wawancara dan diskusi kelompok meskipun itu dilakukan via daring (online). Tidak 

lupa pula penulis menyampaikan terima kasih kepada pihak perguruan tinggi, program 

Pascasarjana, dan rekan sejawat yang senantiasa memberikan masukan konstruktif atau 
membangun dalam penyempurnaan artikel ini. 

  

DAFTAR PUSTAKA  

Ar Raffany, Wahidin. 2025. “Wawancara Dengan Pengurus NU Sidrap Tentang 

Kolaborasi NU Dengan Pemda.” Sidenreng Rappang: Nahdlatul Ulama. 

Bourdieu, Pierre. 1990. The Logic of Practice. Stanford University Press. 
https://doi.org/10.4324/9781003115083-9. 

Emerson, K., & Nabatchi, T. 2015. Collaborative Governance Regimes. Public 

Management and Change series. 

Fithriyyah, Mustiqowati Ummul, and Muhammad Saiful Umam. 2018. “Quo Vadis Ormas 
Islam Moderat Indonesia? Meneropong Peran NU-Muhammadiyah Di Era Revolusi 

Industri 4.0.” Politea 1 (1): 15. https://doi.org/10.21043/politea.v1i1.4310. 

Fleck, Leonard M. 2025. “Bioethics and Public Policy: Is There Hope for Public Reason?” 
Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics 34 (1): 3–8. 

https://doi.org/10.1017/S0963180124000185. 

Grelle, Sonja, and Wilhelm Hofmann. 2024. “When and Why Do People Accept Public-
Policy Interventions? An Integrative Public-Policy-Acceptance Framework.” 

Perspectives on Psychological Science 19 (1): 258–79. 

https://doi.org/10.1177/17456916231180580. 

Husna, Cut Maya. 2025. “Islam Politik Dan Ruang Publik: Relasi Negara, Ormas Islam, 
Dan Kesadaran Sosial.” Jurnal Ibtikar 2 (1): 24–33. 

Jawad, Rana, Daniel Béland, and Emmanuele Pavolini. 2021. “Introduction: Populism, 

Religion and Social Policy.” Social Policy and Society 20 (2): 264–66. 
https://doi.org/10.1017/S1474746420000743. 

John W, Creswell, and J. David Creswell. 2018. Research Design; Qualitative, 

Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 5th ed. 

https://doi.org/10.2307/j.ctt2204s7w.11. 
Mansur. 2025. “Wawancara Dengan Pengurus DDI Sidrap Tentang Kolaborasi DDI 

Dengan Pemda.” Sidenreng Rappang: Darud Da’wah Wal Irsyad. 

Mc Dougall, Cynthia, and Mani Ram Banjade. 2025. “Social Capital , Conflict , and 
Adaptive Collaborative Governance : Exploring the Dialectic, Ecology and Society.” 

Resilience Alliance 20 (1). https://doi.org/10.5751/ES-07071-200144. 

Menon, Niveditha, and Archana Purohit. 2024. “Conversations on Institutions and Public 
Policy.” Journal of Development Policy and Practice 9 (1): 28–45. 

https://doi.org/10.1177/24551333231198292. 

  



URNAL Kebijakan Pembangunan       Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188 

187 

Prasetyo, Oki Bagas, Ananda Noor Rizky, Siti Nurkholisa, Nur Ilma Ulin Nuha, and Nanda 

Karimah. 2023. “Peran Agama Dalam Pembentukan Masyarakat Sipil Di Indonesia.” 

Jurnal Ilmu Politik Dan Pemerintahan 5 (2). 
https://www.academia.edu/download/123416015/Jurnal_Peran_Agama_Dalam_Pe

mbentukan_Kebijakan_Publik_di_Indonesia.pdf. 

Sidrap, Pemda. 2025. “Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah Tahun 2025-

2029.” Sidenreng Rappang: Pemda Kabupaten Sidenreng Rappang. 
Sukayat, Tata. 2015. “Internalisasi Islam Melalui Kebijakan Publik (Studi Terhadap 

Dakwah Struktural Program Bandung Agamis).” Jurnal Dakwah XVI (1): 79–102. 

Thomas, Dye. 2017. Understanding Public Policy. Prentice Hall,. 
 

  



 
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha) 

188 

Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius 

 


