J URNAL Kebijakan Pembangunan  Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188

p-ISSN 2085-6091 | e-ISSN 2715-6656
No. Akreditasi : 10/C/C3/DT.05.00/2025

KEBIJAKAN PUBLIK BERBASIS AGAMA DI TINGKAT LOKAL:
ANALISIS KOLABORATIF PEMERINTAH DAERAH DAN
ORGANISASI MASYARAKAT ISLAM DALAM ARENA SIDRAP
RELIGIUS

RELIGION BASED PUBLIC POLICY AT THE LOCAL LEVEL:
A COLLABORATIVE ANALYSIS OF LOCAL GOVERNMENT AND ISLAMIC
COMMUNITY ORGANIZATIONS IN THE SIDRAP RELIGIOUS ARENA

Khairunnisa'”, Roma Ulinnuha®
12Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta

*Alamat e-mail penulis korespondensi: nisakasim25@gmail.com
Diserahkan: 28/10/2025 Diperbaiki: 15/11/2025 Disetujui: 21/11/2025

DOI: 10.47441/jkp.v20i2.455
Abstrak

Studi ini mengkaji kolaborasi antara Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat
Islam dalam program Sidrap Religius, menyoroti interaksi kompleks antara tata kelola
administratif dan legitimasi agama. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana kebijakan publik berbasis agama beroperasi sebagai arena sosial yang
dibentuk oleh distribusi kekuasaan dan negosiasi simbolis. Metode yang digunakan
dalam penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pengambilan
data melalui wawancara dan analisis media. Dengan menggunakan pendekatan
konseptual kualitatif, studi ini mengintegrasikan teori tata kelola kolaboratif dan
kerangka struktural Pierre Bourdieu untuk mengeksplorasi bagaimana aktor birokrasi
dan agama berinteraksi melalui berbagai bentuk modal. Temuan penelitian ini
mengungkapkan bahwa kolaborasi antara pemerintah dan organisasi Islam sebagian
besar masih bersifat top-down karena distribusi modal politik, ekonomi, dan simbolis
yang tidak merata. Juga bahwa keberhasilan kolaborasi dalam kebijakan religius
sangat bergantung pada keseimbangan distribusi kapital antara pemerintah dan ormas,
serta kemampuan kedua pihak menegosiasikan habitus masing-masing dalam arena
kebijakan. Namun, kolaborasi semacam itu menunjukkan potensi untuk mendorong
tata kelola yang inklusif dan partisipatif yang menjembatani rasionalitas politik dan
otoritas moral. Studi ini berkontribusi pada pengembangan teori kebijakan publik
dengan menekankan pentingnya kekuasaan, habitus, dan pertukaran simbolis dalam
tata kelola daerah. Selain itu, penelitian ini juga berupaya mengulik kolaborasi antara
aktor negara dan non negara dalam tata kelola pemerintahan yang bersifat umum.

Kata Kunci: Kebijakan Publik, Organisasi Masyarakat Islam, Pemerintah
Daerah

Abstract

This study examines the collaboration between local government and Islamic
community organizations within the Sidrap Religius program, highlighting the
complex interplay between administrative governance and religious legitimacy. The
research analyzes how religion-based public policy operates as a social arena defined
by power distribution and symbolic negotiation. Employing a descriptive qualitative
method, data were collected through interviews and media analysis. Theoretically,
this study integrates collaborative governance theory with Pierre Bourdieu's
framework to explore how bureaucratic and religious actors interact through various
forms of capital. The findings reveal that collaboration remains predominantly top-
down, driven by an uneven distribution of political, economic, and symbolic capital.
The study demonstrates that the success of collaborative religious policy depends
heavily on the equilibrium of capital distribution and the ability of actors to negotiate

175



Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha)

their respective habitus within the policy arena. Despite these challenges, such
collaboration illustrates the potential for inclusive, participatory governance that
bridges political rationality and moral authority. This study contributes to public
policy theory by emphasizing the critical roles of power, habitus, and symbolic
exchange in regional governance, while offering broader insights into state and non-
state actor collaboration.

Keywords: Public Policy, Islamic Organizations, Local Government

PENDAHULUAN

Fenomena kebijakan publik berbasis agama di tingkat lokal menempati posisi
penting dalam studi hubungan antara negara dan agama di Indonesia kontemporer. Dalam
konteks sosial-politik yang plural, agama tidak hanya berperan sebagai sumber nilai moral,
tetapi juga menjadi instrumen legitimasi politik dan pembangunan. Kabupaten Sidenreng
Rappang (Sidrap), Sulawesi Selatan, menghadirkan contoh menarik melalui program
Sidrap Religius yang digagas pemerintah daerah sebagai upaya membangun identitas lokal
berbasis religiusitas. Dalam konteks negara demokratis modern, kebijakan publik tidak lagi
sekadar dimaknai sebagai instrumen administratif, tetapi arena transformasi sosial yang
menghubungkan nilai religius dengan rasionalitas publik dan prinsip keadilan sosial
(Sukayat, 2015). Program Sidrap Religius lahir ditengah arus globalisasi nilai dan
modernisasi birokrasi, di mana agama kembali menjadi rujukan moral publik dan sarana
penguatan kohesi sosial. Sidrap religius merupakan salah satu dari 14 program unggulan
Bupati Sidenreng Rappang dalam periode pemerintahannya. Program Sidrap Religius
bertujuan untuk membangun tatanan sosial religius melalui peningkatan literasi
keagamaan, penguatan lembaga pendidikan Islam, dan penghargaan terhadap penghafal
Al-Qur’an. Dengan demikian, masalah ilmiah penelitian ini muncul dari ketegangan antara
idealitas religius dan realitas implementasi kebijakan publik di tingkat lokal. Program ini
juga menjadi upaya pemerintah daerah dalam redefinisi citra Sidrap melalui instrumen
kebijakan berbasis nilai agama.

Pelaksanaan program Sidrap Religius tidak luput dari kontroversi publik meskipun
membawa semangat moral dan religius,. Perdebatan muncul di kalangan masyarakat,
mahasiswa, dan tokoh agama terkait inkonsistensi antara nilai religius yang
dikampanyekan dan praktik sosial yang masih menunjukkan kontradiksi. Misalnya,
keberadaan tempat hiburan malam yang tetap beroperasi di tengah penerapan program
menjadi isu viral dan memperlihatkan kesenjangan antara ideal kebijakan dan realitas
sosial. Fenomena ini menunjukkan bahwa kebijakan publik religius di daerah tidak hanya
bersifat administratif, tetapi juga menjadi arena negosiasi simbolik antara moralitas dan
kekuasaan. Kolaborasi antara Pemerintah Daerah Sidrap dan tiga organisasi masyarakat
Islam besar, Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Darud Da’wah Wal Irsyad
(DDI) menunjukkan dinamika sosial dan politik yang kompleks. Ketiga ormas memiliki
basis sosial dan kultural yang kuat, menjadikan mereka aktor strategis dalam pembentukan
moralitas publik. Namun, kolaborasi tidak selalu berjalan harmonis karena perbedaan
kepentingan, politik, keterbatasan sumber daya, dan perubahan orientasi kebijakan seiring
pergantian kepemimpinan daerah. Studi ini berangkat dari kesadaran ilmiah bahwa
kolaborasi semacam ini merupakan arena pertarungan simbolik, dimana distribusi kapital
ekonomi, sosial, kulturan, dan simbolik mempengaruhi efektivitas implementasi kebijakan
publik religius.

Rumusan masalah utama penelitian ini berfokus pada pertanyaan utama: Bagaimana
bentuk kolaborasi antara pemerintah daerah dan organisasi masyarakat Islam dalam
implementasi program Sidrap Religius, serta sejauh mana dinamika habitus, arena, dan
kapital memengaruhi efektivitas kebijakan publik berbasis agama? Pertanyaan ini
mencerminkan kesadaran ilmiah bahwa kebijakan publik bukan hasil keputusan rasional

176



J URNAL Kebijakan Pembangunan  Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188

semata, melainkan hasil negosiasi sosial yang melibatkan distribusi kekuasaan dan
legitimasi moral.

Tujuan penelitian ini yaitu memahami secara mendalam dinamika kolaborasi antara
pemerintah daerah dan ormas Islam dalam program Sidrap Religius, khususnya dalam
konteks struktur sosial dan politik lokal. Secara teorertis, penelitian ini menawarkan
novelty melalui integrasi antara teori collaborative governance dan teori struktural Pierre
Bourdieu untuk membaca kebijakan publik berbasis agama sebagai arena sosial. Artikel ini
berargumen bahwa keberhasilan kolaborasi kebijakan religius bergantung pada distribusi
kapital yang seimbang dan kemampuan negosiasi habitus antar aktor. Penelitian ini bersifat
konseptual dengan dukungan data empiris sekunder, meliputi wawancara dan juga analisis
sumber media. Dengan pendekatan tersebut, penelitian ini berkontribusi pada pengayaan
wacana akademik mengenai governance berbasis nilai religius di tingkat lokal, sekaligus
menawarkan model tata kelola kolaboratif yang lebih inklusif dan adaptif (Mc Dougall and
Banjade, 2025).

Tinjauan pustaka ini bertujuan untuk menjelaskan landasan teoretis dan konseptual
yang menjadi pijakan dalam memahami fenomena kebijakan publik berbasis agama di
tingkat lokal, khususnya pada kolaborasi antara pemerintah daerah dan organisasi
masyarakat Islam dalam program Sidrap Religius. Bab ini menguraikan teori-teori utama
yang relevan, hubungan antar konsep, serta temuan penelitian terdahulu yang membentuk
kerangka analisis konseptual penelitian ini. Pembahasan ini tidak hanya menyoroti aspek
kebijakan publik secara administratif, tetapi juga aspek sosial, simbolik, dan struktural
yang melekat dalam praktik kolaborasi berbasis nilai religius.

Dalam lanskap kajian mutakhir, memang telah muncul berbagai penelitian yang
menyoroti politik lokal berbasis agama, namun belum banyak studi yang mengkaji secara
mendalam dinamika pengelolaan kebijakan publik berbasis agama melalui mekanisme
kolaboratif antara pemerintah daerah dan organisasi masyarakat Islam (Ormas). Oleh
karena itu, penelitian ini menekankan urgensi fenomena Sidrap Religius sebagai ruang
interaksi baru antara birokrasi dan ormas Islam yang berperan dalam produksi makna,
simbol, serta kepentingan dalam arena kebijakan publik.

Kebijakan publik berbasis agama di Indonesia umumnya terfokus pada isu-isu makro
seperti politik identitas, moderasi beragama, dan relasi negara-ormas. Namun, masih
sedikit kajian yang mengamati bagaimana interaksi tersebut berlangsung di tingkat lokal
dengan kerangka teoretis yang menjelaskan pertukaran kapital dan strategi simbolik antar
aktor. Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan mengombinasikan teori collaborative
governance dan teori struktural Bourdieu untuk membaca fenomena Sidrap Religius
sebagai arena sosial yang dinamis. Kolaborasi antara pemerintah dan ormas Islam
dipandang bukan hanya sebagai mekanisme kerja sama, tetapi juga sebagai proses
reproduksi kekuasaan di mana legitimasi religius digunakan untuk memperkuat identitas
politik lokal. Dengan kata lain, Sidrap Religius menjadi laboratorium sosial yang
memperlihatkan bagaimana kebijakan publik dapat bertransformasi menjadi arena
simbolik yang mempertemukan rasionalitas politik dan spiritualitas keagamaan.

Upaya ilmiah untuk memahami kolaborasi pemerintah dan ormas Islam sebelumnya
telah dilakukan oleh beberapa peneliti. Penelitian oleh Fithriyyah menunjukkan bahwa
partisipasi ormas dalam kebijakan publik sering bersifat simbolik ketika mekanisme
distribusi kekuasaan tidak setara (Fithriyyah and Umam, 2018). Sementara penelitian yang
ditulis oleh Husna menekankan bahwa kolaborasi efektif hanya dapat tercapai apabila
terdapat kesetaraan epistemik dan pengakuan terhadap otoritas keagamaan sebagai mitra
sejajar (Husna 2025). Adapun Sukayat (2015) mengkaji bagaimana pemerintah
menginternalisasi dan mentransformasikan nilai-nilai islami ke dalam ruang publik. Ketiga
penelitian tersebut menjadi dasar penting bagi studi ini untuk memperluas analisis dengan
memasukkan perspektif struktural Bourdieu sebagai alat baca atas arena kebijakan lokal
yang sarat pertarungan legitimasi dan modal simbolik. Pendekatan ini memberikan
pemahaman baru bahwa kolaborasi bukan hanya produk prosedural, tetapi juga refleksi

177



Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha)

dari relasi kuasa, habitus dan modal sosial yang melekat pada msing-masing aktor
(Bourdieu 1990).

Dari tinjauan literatur yang ada, celah penelitian (research gap) dapat diidentifikasi
pada tiga aspek utama: pertama lemahnya integrasi antara teori kebijakan publik
kolaboratif dan teori sosial struktural, kedua kurangnya perhatian terhadap dimensi
simbolik dalam praktik kolaborasi pemerintah dan ormas, ketiga belum adanya kajian
empiris yang menelaah kebijakan religius sebagai arena pertarungan legitimasi sosial
politik. Penelitian ini diupayakan mengisi kekosongan tersebut melalui analisis konseptual
yang mengaitkan dinamika sosial politik Sidrap Religius dengan kerangkat teoretis Pierre
Bourdieu.

Solusi konseptual yang diajukan berangkat dari dua kerangka utama. Pertama, teori
collaborative governance yang menekankan pentingnya dialog, kepercayaan, dan
partisipasi dalam membangun kebijakan publik yang inklusif. Kedua, teori struktural Pierre
Bourdieu yang memandang kebijakan sebagai arena bagi berbagai aktor dengan modal
berbeda berkompetisi untuk memperoleh legitimasi dan dominasi simbolik. Dalam konteks
Sidrap, pemerintah memiliki kapital politik dan ekonomi berupa kewenangan regulatif dan
anggaran, sementara ormas Islam memiliki kapital sosial dan simbolik berupa jaringan
jamaah, lembaga keagamaan, dan legitimasi moral. Pertemuan dua jenis kapital ini
menimbulkan hubungan saling membutuhkan sekaligus saling menegosiasikan posisi.
Dengan demikian, kebijakan Sidrap Religius tidak dapat dipahami secara tunggal sebagai
kebijakan pembangunan religius, melainkan sebagai hasil dialektika antara kekuasaan
politik dan otoritas moral.

Kebijakan publik pada dasarnya merupakan hasil interaksi kompleks antara aktor-
aktor yang memiliki kepentingan, nilai, dan sumber daya yang berbeda (Thomas 2017).
Dalam konteks kebijakan berbasis agama, interaksi ini semakin kompleks karena dimensi
moral dan simbolik agama berkelindan dengan kepentingan politik serta kebutuhan sosial.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian dirancang untuk dapat menjelaskan secara sistematis desain
konseptual, jenis dan sifat penelitian, sumber data, teknik analisis, serta validitas dan etika
penelitian. Pendekatan metodologis disusun agar mampu menjawab pertanyaan penelitian
tentang bagaimana dinamika kebijakan publik berbasis agama terbentuk melalui interaksi
antara birokrasi dan ormas Islam dengan memperhatikan dimensi sosial, simbolik, dan
struktural sebagaimana dirumuskan dalam teori Pierre Bourdieu. Dengan demikian, bagian
ini menegaskan posisi penelitian secara ilmiah dan memastikan replikabilitas serta
transparansi prosedur analisis.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan sifat deskriptif analitis
dengan subjek penelitian yaitu pemerintah daerah Sidrap dan juga ormas Islam yang terkait.
Pendekatan kualitatif dipilih karena fenomena yang dikaji bersifat sosial dan simbolik,
tidak dapat dijelaskan sepenuhnya melalui pendekatan kuantitatif. Menurut Creswell
(2018), penelitian kualitatif memungkinkan peneliti memahami makna yang dibangun oleh
individu atau kelompok terkait suatu persoalan sosial. Dalam penelitian ini, kebijakan
publik berbasis agama dipahami sebagai arena sosial dan simbolik dimana nilai-nilai
religius dinegosiasikan melalui interaksi antara pemerintah daerah dan ormas Islam (John
W and J. David Creswell 2018).

Sifat deskriptif analitis dimaksudkan untuk memberikan gambaran komprehensif
tentang fenomena kolaborasi antara pemerintah daerah dan ormas Islam dalam
implementasi Sidrap Religius, sekaligus menelaah dinamika sosial dan simbolik yang
melatarbelakanginya. Penelitian ini tidak berupaya menghasilkan generalisasi statistik,
melainkan menghasilkan pemahaman kontekstual dan interpretatif terhadap struktur sosial
dan simbolik yang memengaruhi praktik kebijakan publik di tingkat lokal.

178



J URNAL Kebijakan Pembangunan  Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan konseptual (conceptual research),
yakni pendekatan yang menelaah fenomena melalui kerangka teori dan hasil penelitian
terdahulu dengan melibatkan pengumpulan data primer lapangan. Pendekatan ini lazim
digunakan dalam penelitian sosial-politik untuk membangun kerangka teoretis yang solid
dan menjelaskan hubungan antar konsep. Dalam penelitian ini, teori collaborative
governance (Ansell & Gash, 2008) dipadukan dengan teori struktural Pierre Bourdieu
(1990) untuk menganalisis kebijakan publik berbasis agama di Sidrap.

Teori collaborative governance digunakan untuk menganalisis mekanisme
kemitraan antara pemerintah dan ormas dalam proses perumusan dan implementasi
kebijakan, sedangkan teori Bourdieu memberikan lensa struktural untuk memahami
bagaimana arena, habitus, dan kapital berinteraksi dalam proses tersebut. Integrasi kedua
teori ini menghasilkan analisis yang lebih komprehensif terhadap dinamika kekuasaan,
legitimasi, dan simbolisasi dalam kebijakan publik religius di tingkat lokal .

Penelitian ini menggunakan data primer dan data sekunder yang diperoleh dari
berbagai sumber akademik dan dokumen resmi. Sumber data dibedakan menjadi beberapa
kategori utama, yaitu pertama literatur akademik mencakup buku, artikel jurnal, dan hasil
penelitian terdahulu yang relevan dengan tema kebijakan publik berbasis agama, kolaborasi
pemerintah dan ormas Islam, serta teori Pierre Bourdieu. Contohnya, penelitian Fithriyyah
& Umam (2018) dan Husna (2025) digunakan sebagai acuan utama dalam membangun
konteks empiris. Kedua, dokumen kebijakan meliputi peraturan daerah, rencana strategis
pemerintah Kabupaten Sidrap, dan dokumen kegiatan keagamaan yang berkaitan dengan
implementasi program Sidrap Religius. Ketiga, artikel dan media daring digunakan untuk
melengkapi konteks sosial dan politik daerah, termasuk pandangan publik terhadap
kebijakan religius di Sidrap. Selain itu, observasi nonpartisipatif dan analisis media sosial
juga dilakukan untuk melihat dinamika wacana publik dan digitalisasi kebijakan religius.
Semua proses pengumpulan data dilakukan dengan memperhatikan etika penelitian,
termasuk persetujuan informan, kerahasiaan data, dan validitas melalui triangulasi sumber
dan teori.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian diperoleh melalui analisis konseptual dan temuan lapangan
mengenai kolaborasi antara Pemerintah Daerah Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap)
dan organisasi masyarakat Islam dalam pelaksanaan program Sidrap Religius. Hasil
penelitian mengintegrasikan teori collabirative governance (Ansell & Gash, 2008) dan
teori struktural Pierre Bourdieu (1990) untuk mengungkap interaksi antara dimensi sosial,
politik, dan simbolik dalam kebijakan publik berbasis agama. Pembahasan ini difokuskan
untuk menjawab dua pertanyaan utama, yaitu: 1). Bagaimana bentuk kolaborasi antara
pemerintah dan ormas Islam terbentuk, dan 2). Bagaimana distribusi kapital, habitus, serta
arena kebijakan berinteraksi dalam mewujudkan program Sidrap Religius.

Konteks Sosial-Politik Program Sidrap Religius

Program Sidrap Religius merupakan kebijakan strategis berbasis nilai-nilai
keislaman yang dikembangkan untuk memperkuat identitas kultural dan moral masyarakat
Sidrap. Program ini tidak hanya dipandang sebagai instrumen pembinaan moral publik,
tetapi juga sebagai strategi politik dalam membangun legitimasi sosial dan memperkuat
kohesi antar warga. Dalam konteeks sosial, Kabupaten Sidrap dikenal memiliki keragaman
keyakinan dan tradisi keagamaan, termasuk komunitas adat Tolotang yang memiliki sistem
kepercayaan yang berbeda dengan Islam. Kondisi ini menjadikan pelaksanaan program
religius menuntut sensitivitas sosial dan komunikasi lintas kelompok yang adaptif agar
tidak menimbulkan ketegangan antara komunitas (Husna 2025). Seperti kebijakan publik
yang diterapkan dan telah dituangkan dalam Rencana Pembangunan Jangka Menengah
Derah (RPJMD) yaitu Memastikan Kerukunan Antarumat Beragama, Kebebasan

179



Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha)

Beribadah, Pendirian dan Perawatan Rumah Ibadah, yang kemudian menjadi arena sensitif
bagi kalangan umat beragama di Sidrap untuk membangun kolaborasi yang efektif
sehingga tidak terjadi ketimpangan antar umat (Sidrap 2025).

Keterlibatan tiga organisasi Islam besar, yaitu Nahdlatul Ulama (NU),
Muhammadiyah, dan Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI), menjadi pilar utama dalam proses
kolaborasi. Ketiga ormas ini memiliki otoritas moral yang kuat, sehingga berperan penting
dalam membentuk karakter keagamaan masyarakat Sidrap. Pemerintah daerah dengan
kapital politik dan ekonomi yang dominan, membutuhkan dukungan simbolik dan
legitimasi dari ormas untuk memastikan penerimaan sosial terhadap kebijakan. Sebaliknya,
ormas Islam memperoleh akses terhadp sumber daya publik dan ruang kebijakan untuk
memperluas agenda dakwah dan pendidikan Islam. Dengan demikian, kolaborasi yang
terjalin bersifat timbal balik dan sarat makna simbolik, bukan sekadar administratif.

Dinamika Kolaborasi Pemerintah dan Ormas Islam

Secara institusional, kolaborasi dalam program Sidrap Religius diwujudkan melalui
forum koordintif dan konsultatif antara pemerintah daerah dan perwakilan ormas Islam.
Forum ini berfungsi sebagai ruang deliberatif dalam perumusan agenda keagamaan, seperti
kegiatan dakwah, penguatan pendidikan Islam, dan pembangunan fasilitas ibadah. Namun,
sebagaimana dicatat oleh Fithriyyah & Umam (2018), partisipasi ormas dalam kebijakan
publik di tingkat daerah sering kali bersifat simbolik apabila tidak diimbangi dengan
distribusi kewenangan yang setara. Pemerintah Sidrap memegang otoritas dominan dalam
penetapan arah dan prioritas kebijakan. Ormas Islam berperan sebagai mitra pelaksana
sekaligus penopang legitimasi moral dan social kebijakan publik. Dalam praktiknya,
struktur birokrasi yang hierarkis menjadikan proses kolaborasi belum sepenuhnya
partisipatif. Meskipun demikian, keberadaan forum kolaboratif memiliki nilai strategis
karena memperluas ruang partisipasi masyarakat sipil dalam kebijakan publik berbasis
agama.

Pelaksanaan kolaborasi menghadapi sejumlah kendala yang dapat dikelompokkan
menjadi tiga aspek utama: perbedaan kepentingan, keterbatasan sumber daya, dan
inkonsistensi kebijakan. Pertama, perbedaan orientasi nilai dan tujun antara pemerintah dan
ormas menjadi sumber utama ketegangan. Pemerintah lebih menekankan aspek
administratif dan politik, sementara ormas menekankan aspek dakwah dan pendidikan
moral. Kedua, keterbatasan kapasitas sumber daya manusia dan finansial sering kali
menghambat kesinambungan program. Ketiga, pergantian kepemimpinan daerah
berimplikai pada perubahan arah prioritas kebijakan, sehingga kolaborasi kehilangan
stabilitas dan keberlanjutan (Husna, 2025).

Dalam perspektif collaborative governance, kendala-kendala tersebut menunjukkan
lemahnya starting conditions dan belum optimalnya facilitative leadership. Kolaborasi
yang efektif menuntut adanya kepercayaan timbal balik, tujuan bersama yang terformulasi
dengan jelas, serta mekanisme partisipatif yang sejajar antar aktor. Dalam kasus Sidrap,
relasi hierarkis antara pemerintah dan ormas Islam menandakan bahwa kolaborasi masih
berada pada tahap awal dan belum mencapai bentuk ideal kolaborasi partisipatif.

Analisis Struktural: Arena, Habitus, dan Kapital

Pierre Bourdieu memandang kebijakan publik sebagai sebuah arena sosial tempat
berbagai aktor berkompetisi untuk memperoleh legitimasi, kekuasaan, dan posisi dominan.
Dalam konteks Sidrap, arena kebijakan religius diwarnai oleh interaksi strategis antara
aktor birokrasi dan aktor keagamaan. Pemerintah menggunakan otoritas formal dan kapital
politik untuk mengatur arah kebijakan, sedangkan ormas Islam mengandalkan legitimasi
moral dan kultural guna memengaruhi proses pengambilan keputusan. Arena Sidrap
Religius menjadi ruang simbolik di mana masing-masing aktor berupaya memperlihatkan
siapa yang lebih berhak mewakili moralitas publik. Pemerintah mengklaim religiusitas

180



J URNAL Kebijakan Pembangunan  Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188

sebagai simbol komitmen moral politik, sedangkan ormas menegaskan peran mereka
sebagai penjaga nilai-nilai Islam. Dalam dinamika ini, kolaborasi menjadi sarana negosiasi
simbolik di mana kekuasaan politik dan otoritas moral saling berinteraksi.

Konsep habitus menjelaskan bagaimana disposisi sosial pengalaman historis
membentuk tindakan serta orientasi aktor sosial. Habitus birokrasi pemerintah daerah
Sidrap cenderung pragmatis dan teknokratis, berorientasi pada efisiensi regulatif serta hasil
terukur. Sebaliknya, habitus ormas Islam dibentuk oleh nilai dakwabh, tradisi keilmuan, dan
etika moral keagamaan. Nahdlatul Ulama menekankan pelestarian tradisi lokal dan kultural
Islam Nusantara, Muhammadiyah mengedepankan rasionalitas dan modernisasi
pendidikan Islam, sementara Darud Da’wah Wal Irsyad menitikberatkan pada pendidikan
pesantren dan dakwah berbasis komunitas. Pertemuan dua habitus ini sering melahirkan
gesekan, namun juga membuka peluang kompromi kreatif. Misalnya, pemerintah
menyediakan dukungan finansial dan kebijakan fasilitatif bagi kegiatan keagamaan,
sementara ormas memberikan legitimasi morel terhadap kebijakan publik. Dalam kerangka
Bourdieu, dinamika tersebut merupakan proses negosiasi posisi dan makna religiusitas
publik yang terus dinegosiasikan secara simbolik.

Bourdieu membagi kapital ke dalam empat jenis utama: ekonomi, sosial, kultural,
dan simbolik. Dalam konteks Sidrap Religius, masing-masing membawa konfiguras kapital
yang berbeda:

1. Kapital Ekonomi dan Politik: Pemerintah memiliki sumber daya finansial, birkrasi,
dan kewenangan regulatif untuk menentukan arah kebijakan.

2. Kapital Sosial: Ormas Islam memiliki jaringan jamaah, lembaga pendidikan, dan
basis sosial yang luas.

3. Kapital Kultural: NU, Muhammadiyah, dan DDI memiliki otoritas keilmuan
melalui ulama dan lembaga pendidikan Islam.

4. Kapital Simbolik: Ormas memiliki legitimasi moral yang kuat di mata pubik
sebagai penjaga nilai-nilai keagamaan.

Distribusi kapital ini tidak seimbang, dimana pemerintah memiliki dominasi dalam
kapital politik, sedangkan ormas memiliki keunggulan dalam kapital kultural dan simbolik.
Pertemuan kedua jenis kapital tersebut melahirkan hubungan saling ketergantugan
struktural, dimana pemerintah membutuhkan legitimasi moral dan sosial dari ormas,
sementara ormas membutuhkan akses terhadap sumber daya dan duungan dari pemerintah.

Menurut Menon dan Purohit (2023), keberhasilan kebijakan publik ditentukan oleh
kekuatan institusi yang independen namun kolaboratif. Institusi yang tangguh tidak hanya
menjadi pelksana kebijakan, tetapi juga berperan sebagai jembatan antara negara dan
masyarakat sipil. Dalam konteks Sidrap Religius, pemerintah daerah dan ormas Islam
berfungsi sebagai dua institusi yang saling melengkapi. Pemerintah menyediakan kerangka
hukum, kebijakan, dan sumber daya administratif, sementara ormas Islam
mengartikulasikan nilai-nilai moral, aspirasi sosial, dan kearifan lokal ke dalam kebijakan
publik. Keterlibatan ormas Islam memperkuat legitimasi sosial dan kultural kebijakan
pemerintah daera, karena kehadiran mereka menghubungkan dimensi formal birokrasi
dengan nilai-nilai spiritual masyarakat (Menon and Purohit 2024).

Konflik, Negosiasi, dan Kompromi

Kolaborasi antara pemerintah dan ormas Islam dalam arena kebijakan publik tidak
berlangsung secara linier, melainkan melalui proses dinamis yang mencakup konflik,
negosiasi, dan kompromi. Konflik muncul ketika perbedaan kepentingan atau orientasi
nilai terlalu tajam, misalnya dalam alokasi anggaran untuk kegiatan keagamaan atau
penentuan prioritas program dakwah. Negosiasi terjadi melalui forum komunikasi dan
musyawarah kebijakan, seperti yang disampaikan oleh pngurus DDI dalam wawancara:
“Kami telah merumuskan sebuah konsep kolaborasi kepada pemerintah daerah, konsepnya
berupa pembinaan penguatan organisasi islam, keagamaan, dan juga bantuan kepada

181



Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha)

organisasi. Namun, belum terimplementasi secara keseluruhan karena terdapat kendala
teknis” (Mansur 2025). Kompromi kemudian diwujudkan dalam bentuk program
kolaboratif bersama, seperti pembangunan fasilitas pendidikan Islam, pelatihan kader
dakwah, atau kegiatan sosial keagamaan daerah.

Menurut teori collaborative governance, keberhasilan kolaborasi ditentukan oleh
kapasitas adaptasi aktor dan kemampuan membangun kepercayaan bersama (Emerson, K.,
& Nabatchi 2015). Dalam konteks Sidrap, proses kompromi menunjukkan kematangan
hubungan antara pemerintah dan ormas Islam dalam menyesuaikan posisi serta
kepentingan untuk mencapai tujuan kolektif. Meski demikian, dominasi simbolik
pemerintah daerah tetap tampak dalam pengendalian agenda dan alokasi sumber daya
kebijakan.

Grelle dan Hofmann (2023) melalui kerangka Integrative Public Policy Acceptance
(IPAC) menegaskan bahwa dua faktor utama keberhasilan implementasi kebijakan publik
adalah kesadaran masyarakat terhadap masalah (problem awareness) dan keinginan untuk
memperoleh dukungan pemerintah (desire for governmental support). Dalam konteks
Sidrap Religius, kedua faktor ini tercermin pada partisipasi aktif masyarakat dalam
kegiatan keagamaan, sosial, dan pendidikan yang digagas pemerintah daerah bersama
ormas Islam. Kebijakan publik akan diterima jika masyarakat memahami urgensinya dan
meyakini keselarasan nilai antara pemerintah dan mereka. Oleh karena itu, komunikasi
kebijakan dan partisipasi publik menjadi aspek penting agar program religius tidak hanya
berfungsi sebagai simbol moral, tetapi juga instrumen pembangunan karakter sosial.
Disinilah kolaborasi dengan ormas Islam menjadi signifikan karena mereka memiliki
otoritas moral dan jaringan sosial yang luas untuk memediasi antara kebijakan pemerintah
dan persepsi masyarakat (Grelle and Hofmann 2024).

Seperti yang disampaikan oleh salah satu tokoh Nahdlatul Ulama Kabupaten Sidrap
bahwa, “Pemerintah Daerah dalam hal ini Bupati dan Wakil Bupati memiliki kemampuan
kolaborasi yang baik dengan Ormas Islam, beliau bisa masuk kedalam tiga ranah Ormas
tersebut (NU, Muhammadiyah, dan DDI) dikarenakan latar belakang beliau memang dari
aktivis Ormas” (Ar Raffany 2025). Hal ini menunjukkan bahwa kapital sosial dan
pengalaman personal pemimpin daerah turut memperkuat kualitas kolaborasi antar aktor
kebijakan.

Diskusi

Hasil penelitian mengenai kolaborasi antara Pemerintah Daerah Kabupaten
Sidenreng Rappang (Sidrap) dan organisasi masyarakat Islam dalam program Sidrap
Religius menunjukkan interaksi sosial politik yang kompleks dan melibatkan dimensi
struktural, kultural, serta simbolik. Kolaborasi ini tidak sekadar mencerminkan kemitraan
administratif, tetapi juga merepresentasikan pertemuan dua logika sosial yang berbeda:
birokrasi yang berorientasi rasional-pragmatis dan religiusitas yang berorientasi normatif-
moral. Dalam kerangka teori collaborative governance (Ansell and Gash 2008), Sidrap
Religius dapat dipahami sebagai upaya untuk membangun tata kelola kolaboratif yang
menggabungkan kekuatan aktor negara dan aktor masyarakat sipil dalam kerangka nilai
keagamaan. Namun demikian, praktik kolaborasi masih menghadapi kendala struktural dan
ketimpangan relasi kekuasaan yang membatasi partisipasi setara antar aktor.

Pendekatan teoretis Bourdien memberikan kerangka analitis yang tajam untuk
memahami fenomena ini. Kebijakan publik berbasis agama di Sidrap dapat dipahami
sebagai sebuah arena di mana pemerintah dan ormas Islam membawa habitus serta kapital
masing-masing untuk berinteraksi dan berkompetisi. Pemerintah mengandalkan kapital
politik dan ekonomi berupa otoritas regulatif dan sumber daya fiskal, sedangkan ormas
Islam membawa kapital sosial dan simbolik berupa jaringan jamaah, legitimasi moral, dan
otoritas keilmuan. Distribusi kapital yang tidak seimbang inilah yang menjelaskan
mengapa dalam praktik kolaborasi, posisi pemerintah tetap dominan. Meskipun ormas

182



J URNAL Kebijakan Pembangunan  Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188

Islam berperan penting dalam memberikan legitimasi moral, keputusan strategis tetap
berada dalam kendali birokrasi. Dengan demikian, kolaborasi ini bersifat fungsional tetapi
belum mencapai bentuk substantif sebagaimana digambarkan oleh model ideal
collaborative governance (Emerson, K., & Nabatchi 2015).

Hubungan antara pemerintah dan ormas Islam di Sidrap memperlihatkan dialektika
antara kekuasaan dan legitimasi. Pemerintah memanfaatkan simbol religiusitas sebagai
sarana memperkuat citra moral politik dan membangun dukungan sosial, sedangkan ormas
Islam menggunakan kolaborasi sebagai sarana memperluas otoritas keagamaan dalam
ruang publik. Dalam perspektif Bourdieu, fenomena ini mencerminkan pertukaran kapital
yang bersifat simbolik, di mana aktor memperoleh keuntungan sesuai modal yang dimiliki.
Pemerintah memperoleh symbolic capital berupa legitimasi moral dari keterlibatan ormas,
sementara ormas memperoleh political capital berupa akses terhadap sumber daya publik
dan posisi strategis dalam arena kebijakan. Pertukaran semacam ini bersifat saling
membutuhkan, tetapi sekaligus mengandung potensi dominasi simbolik. Pertukaran ini
menunjukkan relasi saling membutuhkan namun tidak bebas dari dominasi simbolik.
Sejalan dengan Fithriyyah & Umam (2018) serta Husna (2025), partisipasi ormas
berpotensi bersifat instrumental jika tidak disertai kesetaraan epistemik dan kontribusi
kekuasaan yang adil. Kondisi Sidrap memperlihatkan bahwa kolaborasi ,asih bersifat top
down, meskipun terdapat komitmen moral kedua pihak untuk mewujudkan masyarakat
religius.

Secara teoretis, hasil penelitian ini menegaskan bahwa kolaborasi dalam kebijakan
publik merupakan proses sosial yang dibentuk oleh relasi kekuasaan dan simbolisme
budaya. Model collaborative governance berfokus pada dialog dan konsensus, namun
kurang memperhitungkan dimensi kapital dan doinasi antar aktor. Disinilah kontribusi teori
Bourdieu menjadi signifikan, karena menambahkan analisis struktural dan simbolik yang
menjelaskan mengapa kolaborasi sering kali tidak menghasilkan kesetaraan subtantif.
Habitus birokrasi yang rasional instrumental sering kali berbenturan dengan habitus ormasi
yang moral normatif, melahirkan ketegangan sosial yang harus dinegosiasikan terus
menerus. Dalam konteks Sidrap, arena kebijakan publik menjadi ruang pertemuan antara
rasionalitas politik dan spiritualitas keagamaan, dimana kebijakan religius berfungsi tidak
hanya sebagai sarana pembangunan moral, tetapi juga sebagai instrumen pembentukan
identitas politik dan sosial lokal.

Kolaborasi dalam Sidrap Religius belum sepenuhnya setara, namun demikian,
keberadaannya tetap memiliki nilai transformatif. Pertama, kolaborasi ini membuka ruang
partisipasi bagi ormas Islam dalam ranah kebijakan publik, meskipun secara terbatas.
Kedua, kolaborasi ini menciptakan saluran komunikasi yang memungkinkan pertukaran
nilai dan pemahaman antara birokrasi dan lembaga keagamaan. Ketiga, dalam jangka
panjang, kolaborasi ini berpotensi menjadi wadah pembelajaran kelembagaan (institutional
learning) bagi kedua pihak untuk membangun tata kelola yang lebih inklusif dan berbasis
kepercayaan. Sejalan dengan pandangan Emerson & Nabatchi (2015), keberhasilan tata
kelola kolaboratif bergantung pada proses adaptasi berkelanjutan dan pembangunan
kapasitas bersama, bukan hanya pada desain kelembagaan formal. Dari perspektif
Bourdieu, transformasi ini dapat dipahami sebagai perubahan dalam struktur arena dan
redistribusi kapital. Ketika pemerintah dan ormas mulai saling mengakui otoritas masing-
masing, maka habitus dan kapital keduanya berpotensi mengalami penyesuaian.
Pemerintah dapat belajar menginternalisasi nilai-nilai moral keagamaan dalam kebijakan
publik, sementara ormas dapat memahami pentingnya prosedur administratif dalam
implementasi kebijakan. Dengan demikian, kolaborasi bukan sekadar proses teknis, tetapi
juga arena pembentukan habitus baru yang lebih reflektif dan adaptif terhadap
kompleksitas sosial.

Selain itu, temuan ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan teori
kebijakan publik di Indonesia. Integrasi antara collaborative governance dan teori
Bourdieu menunjukkan bahwa analisis kebijakan perlu memperhitungkan dimensi

183



Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha)

kekuasaan dan simbolik yang sering kali tersembunyi di balik bahasa partisipasi dan
konsensus. Tanpa kesadaran terhadap dimensi ini, kebijakan publik berisiko terjebak dalam
formalitas kolaborasi yang tidak substantif. Oleh karena itu, studi kebijakan berbasis agama
perlu bergerak melampaui paradigma normatif dan mengadopsi pendekatan yang lebih
kritis terhadap relasi kuasa dan legitimasi. Dalam kerangka empiris, Sidrap Religius
memberikan pelajaran penting tentang keterbatasan sekaligus potensi kebijakan publik
berbasis agama. Keterbatasannya terletak pada dominasi birokratis dan ketergantungan
ormas terhadap dukungan politik dan finansial pemerintah. Namun, potensinya terletak
pada kemampuannya untuk menjadi jembatan antara negara dan masyarakat sipil dalam
memperkuat kohesi sosial dan identitas moral. Apabila dikelola dengan prinsip keadilan,
transparansi, dan kesetaraan, kolaborasi ini dapat menjadi model kebijakan yang adaptif
terhadap realitas plural Indonesia.

Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat penegasan bahwa keberhasilan kolaborasi
dalam kebijakan publik berbasis agama tidak hanya diukur dari pencapaian administratif,
tetapi juga dari sejauh mana ia mampu menciptakan keseimbangan antara rasionalitas
politik dan nilai-nilai spiritual. Dalam bahasa Bourdieu, keseimbangan ini tercapai ketika
distribusi kapital menjadi lebih setara dan habitus birokrasi serta religius dapat menemukan
titik temu dalam arena kebijakan publik. Program Sidrap Religius dengan segala
kompleksitasnya menjadi laboratorium sosial yang memperlihatkan bagaimana politik,
agama, dan struktur sosial berinteraksi secara dinamis dalam membentuk arah kebijakan
publik di tingkat lokal.

Temuan ini juga sejalan dengan gagasan public reason yang dikemukakan Leonard
Fleck (2025). Fleck menegaskan bahwa setiap kebijakan publik yang melibatkan nilai
moral atau agama harus dapat dipertanggungjawabkan melalui rasionalitas publik yakni
alasan yang dapat diterima oleh seluruh warga negara tanpa memandang perbedaan
keyakinan (Fleck 2025). Dalam konteks Sidrap Religius, implementasi nilai-nilai Islam
dalam kebijakan publik tidak dilakukan melalui pemaksaan syariat, tetapi melalui
pendekatan moral universal seperti kejujuran, kedisiplinan, kepedulian sosial, dan gotong
royong. Nilai-nilai tersebut diterjemahkan dalam bentuk program social keagamaan seperti
kemah tahfidz yang dilaksanakan oleh ormas Muhammadiyah, pengajian rutin oleh
Nahdlatul Ulama, dan juga peningkatan kapasitas pendidikan islam yang dilakukan oleh
Darud Da’wah Wal Irsyad. Dengan demikian, kebijakan keagamaan tetap rasional dan
inklusif, tidak menegasikan keberagaman agama yang ada di Sidrap.

SIMPULAN DAN REKOMENDASI
Simpulan

Kolaborasi antara Pemerintah Daerah Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap) dan
organisasi masyarakat Islam dalam program Sidrap Religius merupakan proses sosial dan
politik yang kompleks yang dalam penelitian ini dianalisis tidak hanya sebagai rangkaian
kegiatan administratif, tetapi sebagai interaksi kekuasaan yang membentuk arah kebijakan
publik lokal. Kebijakan publik berbasis agama di tingkat lokal bukan hanya hasil dari
rasionalitas administratif, tetapi juga merupakan arena pertukaran kapital dan negosiasi
simbolik antara aktor negara dan aktor keagamaan, yang menunjukkan bahwa proses
kebijakan lebih bersifat dinamis an berlapis daripada yang diasumsikan dalam pendekatan
teknokratis. Pemerintah memanfaatkan kapital ekonomi dan politik untuk mengarahkan
kebijakan, sedangkan ormas Islam mengandalkan kapital sosial dan simbolik untuk
membangun legitimasi moral, sehingga menghasilkan relasi kolaborasi yang tidak
sepenuhnya setara dan berdampak langsung pada efektivitas implementasi kebijakan
publik religius.

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada integrasi teori collaborative
governance dan teori struktural Pierre Bourdieu untuk membaca kebijakan publik religius
sebagai arena sosial yang dinamis, yang menjadi novelty penelitian ini karena menawarkan

184



J URNAL Kebijakan Pembangunan  Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188

pendekatan analitis yang belum banyak dikembangkan dalam studi kolaborasi kebijakan
berbasis agama di konteks Indonesia. Implikasi teoretisnya adalah perlunya
memperhitungkan dimensi kekuasaan dan simbolik dalam studi kebijakan publik,
sementara secara praktis penelitian menggarisbawahi arah rekomendasi kebijakan yang
menekankan keadilan, inklusivitas, serta peningkatan partisipasi masyarakat dalam desain
dan implementasi program Sidrap Religius. Riset lanjutan dapat diarahkan pada studi
empiris komparatif antara berbagai daerah untuk menilai efektivitas model kolaborasi
serupa dalam konteks sosial politik yang berbeda, sehingga dapat memperkuat pemahaman
teoretis maupun implikasi kebijakan yang lebih luas terkait model kolaborasi nilai
keagamaan.

Rekomendasi

Menurut Jawad, Beland, dan Pavolini (2021), agama memiliki peran ambivalen
dalam kebijakan publik yaitu dapat menjadi sumber etika sosial yang memperkuat
solidaritas, namun juga berpotensi menjadi alat legitimasi politik jika tidak dikelola secara
inklusif. Dalam konteks Sidrap Religius, kolaborasi pemerintah dengan ormas Islam perlu
dibingkai dalam paradigma “agama sebagai etika kebijakan,” bukan “agama sebagai
simbol kekuasaan”. Pendekatan ini menjamin bahwa nilai-nilai Islam yang
diimplementasikan berorientasi pada kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah) dan
penghormatan terhadap keberagaman (Jawad, Béland, and Pavolini 2021).

Agama dalam kebijakan publik berfungsi sebagai sumber moral untuk memperkuat
integritas, transparansi, dan akuntabilitas penyelenggaraan pemerintahan. Nilai-nilai Islam
seperti keadilan, kejujuran, dan kemanusiaan harus menjadi ruh kebijakan, bukan sekadar
atribut formal. Program Sidrap Religius dapat menjadi wadah untuk memperkuat tata
kelola pemerintahan yang bersih, berkeadilan, dan berorientasi pada kesejahteraan spiritual
masyarakat (Prasetyo et al. 2023).

Berdasarkan hasil analisis terhadap kolaborasi Pemerintah Daerah Sidrap dengan
Organisasi Masyarakat (Ormas) Islam dalam implementasi program Sidrap Religius, maka
diperlukan beberapa rekomendasi;

1. Pemerintah daerah Sidrap perlu membentuk forum kolaborasi permanen yang
tentunya melibatkan unsur pemerintah, tokoh agama, dan ormas islam sebagai mitra
sejajar. Forum ini berfungsi sebagai wadah koordinasi, perumusan kebijakan bersama,
dan juga evaluasi pelaksanaan program. Pembentukan forum ini dapat dituangkan
dalam Surat Keputusan (SK) Bupati agar memiliki legitimasi hukum forum tersebut
yang kuat dan keberlanjutannya dapat terjamin. Selin itu, forum komunikasi umat
beragama juga perlu di evaluasi agar dapat membangun kohesi masyarakat lebih
mendalam.

2. Penguatan kapasitas institusional perlu dilakukan baik bagi aparatur pemerintah
maupun bagi pengurus ormas Islam. Pelatihan mengenai manajemen kolaborasi,
komunikasi lintas sektor, serta transparansi publik menjadi penting untuk membangun
sinergi dan menghindari tumpang tindih peran. Pemerintah daerah dapat bekerja sama
dengan lembaga pendidikan tinggi Islam setempat untuk menyusun modul pelatihan
berbasis kearifan lokal Sidrap.

3. Optimalisasi komunikasi publik dan literasi keagamaan masyarakat perlu menjadi
prioritas. Pemerintah dan ormas Islam dapat berkolaborasi melalui media digital,
majelis taklim, pesantren, maupun komunitas pemuda untuk menyebarkan nilai-nilai
religius yang moderat, inklusif, dan kontekstual dengan budaya Sidrap. Strategi
komunikasi yang berkelanjutan akan memperluas dampak program hingga ke tingkat
akar rumput.

4. Diperlukan mekanisme transparan dalam alokasi dan pelaporan dana program religius
bersama yang dapat dituangkan secara transparan dalam dokumen Rencana
Pembangunan Jangka Menengah Daerah (RPJMD). Penganggaran yang terbuka,

185



Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha)

akuntabel, dan melibatkan masyarakat akan memperkuat kepercayaan publik terhadap
pemerintah serta meneguhkan ormas Islam sebagai mitra strategis. Evaluasi dan audit
partisipatif dapat dilakukan secara periodik oleh tim gabungan dari pemerintah dan
unsur masyarakat sipil.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis menyampaikan penghargaan dan terima kasih yang sebesar-besarnya
kepada pihak yang terlibat dalam hal ini Pemerintah Daerah Kabupaten Sidenreng Rappang
atas keterbukaannya dalam memberikan data dan informasi yang dibutuhkan selama proses
penelitian penulisan artikel ini. Ucapan terima ksih juga penulis sampaikan kepada
pimpinan dan anggota Organisasi Masyarakat Islam di Sidrap yang telah berpartisipasi
dalam wawancara dan diskusi kelompok meskipun itu dilakukan via daring (online). Tidak
lupa pula penulis menyampaikan terima kasih kepada pihak perguruan tinggi, program
Pascasarjana, dan rekan sejawat yang senantiasa memberikan masukan konstruktif atau
membangun dalam penyempurnaan artikel ini.

DAFTAR PUSTAKA

Ar Raffany, Wahidin. 2025. “Wawancara Dengan Pengurus NU Sidrap Tentang
Kolaborasi NU Dengan Pemda.” Sidenreng Rappang: Nahdlatul Ulama.

Bourdieu, Pierre. 1990. The Logic of Practice. Stanford University Press.
https://doi.org/10.4324/9781003115083-9.

Emerson, K., & Nabatchi, T. 2015. Collaborative Governance Regimes. Public
Management and Change series.

Fithriyyah, Mustigowati Ummul, and Muhammad Saiful Umam. 2018. “Quo Vadis Ormas
Islam Moderat Indonesia? Meneropong Peran NU-Muhammadiyah Di Era Revolusi
Industri 4.0.” Politea 1 (1): 15. https://doi.org/10.21043/politea.v1i1.4310.

Fleck, Leonard M. 2025. “Bioethics and Public Policy: Is There Hope for Public Reason?”
Cambridge Quarterly of  Healthcare Ethics 34 (1): 3-8.
https://doi.org/10.1017/S0963180124000185.

Grelle, Sonja, and Wilhelm Hofmann. 2024. “When and Why Do People Accept Public-
Policy Interventions? An Integrative Public-Policy-Acceptance Framework.”
Perspectives on Psychological Science 19 (1): 258-79.
https://doi.org/10.1177/17456916231180580.

Husna, Cut Maya. 2025. “Islam Politik Dan Ruang Publik: Relasi Negara, Ormas Islam,
Dan Kesadaran Sosial.” Jurnal Ibtikar 2 (1): 24-33.

Jawad, Rana, Daniel Béland, and Emmanuele Pavolini. 2021. “Introduction: Populism,
Religion and Social Policy.” Social Policy and Society 20 (2): 264-66.
https://doi.org/10.1017/S1474746420000743.

John W, Creswell, and J. David Creswell. 2018. Research Design; Qualitative,
Quantitative, and Mixed Methods Approaches. Sth ed.
https://doi.org/10.2307/j.ctt2204s7w.11.

Mansur. 2025. “Wawancara Dengan Pengurus DDI Sidrap Tentang Kolaborasi DDI
Dengan Pemda.” Sidenreng Rappang: Darud Da’wah Wal Irsyad.

Mc Dougall, Cynthia, and Mani Ram Banjade. 2025. “Social Capital , Conflict , and
Adaptive Collaborative Governance : Exploring the Dialectic, Ecology and Society.”
Resilience Alliance 20 (1). https://doi.org/10.5751/ES-07071-200144.

Menon, Niveditha, and Archana Purohit. 2024. “Conversations on Institutions and Public
Policy.” Journal of Development Policy and Practice 9 (1): 28-45.
https://doi.org/10.1177/24551333231198292.

186



J URNAL Kebijakan Pembangunan  Volume 20 Nomor 2, Desember 2025 : 175-188

Prasetyo, Oki Bagas, Ananda Noor Rizky, Siti Nurkholisa, Nur [lma Ulin Nuha, and Nanda
Karimah. 2023. “Peran Agama Dalam Pembentukan Masyarakat Sipil Di Indonesia.”
Jurnal 1llmu Politik Dan Pemerintahan 5 (2).
https://www.academia.edu/download/123416015/Jurnal Peran Agama Dalam Pe
mbentukan Kebijakan Publik di Indonesia.pdf.

Sidrap, Pemda. 2025. “Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah Tahun 2025-
2029.” Sidenreng Rappang: Pemda Kabupaten Sidenreng Rappang.

Sukayat, Tata. 2015. “Internalisasi Islam Melalui Kebijakan Publik (Studi Terhadap
Dakwah Struktural Program Bandung Agamis).” Jurnal Dakwah XVI (1): 79-102.

Thomas, Dye. 2017. Understanding Public Policy. Prentice Hall,.

187



Kebijakan Publik Berbasis Agama di Tingkat Lokal: Analisis Kolaboratif Pemerintah Daerah dan Organisasi Masyarakat Islam dalam Arena Sidrap Religius
(Khairunnisa dan Roma Ulinnuha)

188



